| GL H 491.43<br>CHA V.2<br>121890<br>LBSNAA | त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी Academy of Administration मसूरी MUSSOORIE |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| अवाप्ति संख्या<br>Accession No.            | पुस्तकालय<br>LIBRARY<br>— 12.1890                                       |
| वर्ग संख्या<br>Class No<br>पस्तक संख्या    | Gu 491.43                                                               |

V-2 HAT 2

# हिंदी रसगंगाधर

## द्वितीय भाग

लेखक पुरुषोत्तम शर्मा चतुर्वेदी



संपादक महादेव शास्त्री

नागरीप्रचारिणी सभा, वाराणसी

प्रकाशक : नागरीप्रचारिशी समा, काशी मुद्रक : महताबराय नागरी मुद्रश, काशी द्वितीय संस्करण, १५०० प्रतियाँ, तं ● २०१३ मूल्य ७४)

#### वक्तव्य

प्रथम भाग के प्रकाशन के समय यद्यपि यही विचार था कि द्वितीय भाग में शेष रसगंगाधर का संपूर्ण भाग प्रकाशित कर दिया जाय और इसी दृष्टि से टाइप भी छोटा लिया गया था, किन्तु उस दिन श्री हजारी प्रसाद जी द्विवेदी तथा साहित्यमंत्री जी से बात हुई तो यही तय हुआ कि यह भाग बहुत बड़ा हुआ जा रहा है, अत; इसे दो भागो में विभक्त कर दिया जाय। सोलहपे जी साहजवाला अत्यन्त मोटा पुस्तक बेडील हो जाता है। तदनुसार अब यह भाग 'विनोक्ति' अलंकार पर्यन्त प्रकाशित किया जा रहा है।

रस गंगाधर में यद्यपि अलंकारों का वर्गीकरण सप्टरूप से सुनिर्दिष्ट नहीं है तथापि उनने यथासंमव अलंकारों का क्रम अलंकारसर्वस्व के अनुसार ही रखा है और जहाँ वर्गीकरण का निर्देश किया है वहाँ भी वहीं पद्धति स्वीकार की है। तदनुसार 'विनोक्ति' अलंकार पर साहश्य-गर्भ अलंकारों की समाप्ति हो जाती है। शेष अलंकार भिन्न वर्गों के हैं, अतः वर्गीकरण की दृष्टि से भी यह विभाग उचित है।

प्रथम संस्करण के दोनों भागों में जो विस्तृत भूमिन्ना दी गई थी, उसमें इम अलंकारों पर कुछ भी न लिख पाये थे। यद्यपि उस समय ही इमने अलंकारों पर भी लिखना आरम्भ कर दिया था और उस समय के लिखे कुछ पृष्ठ अब भी इमारे पास रखे हैं, किन्तु अलंकारों पर इम विस्तृत विजार करना चाइते थे, अतः उस समय वह भाग न देना ही

१— प्रर्थालंकारों पर विस्तृत विचार के लिए तृतीय भागकी भूमिकाकी प्रतीचाकीजिए।

उचित समझा गया और अब भी भूमिका संपूर्ण नहीं हो सकी है, अतः वह श्रीघ्र ही प्रकाशित होनेवाले तृतीय भाग में ही दी जा सकेगी।

इस संस्करण का संपादन या संशोधन यद्यपि हम ही कर रहे हैं, अतः आशा यह थी कि यह संस्करण सर्वथा विशुद्ध निकले, िकन्तु प्रामान्तरनिवास के कारण (क्यों कि रामनगर वाराण्यसी से ७ मील है) हम अन्तिम प्रूफ ही देख पाते हैं। यदि करेक्शन करनेवाले ने उसमें से कुछ छोड़ दिया अथवा भ्रमवश अन्यथा कर दिया तो वह छणाई में ज्यों-का-स्यों रह जाता है। दूसरा कारण तो हम प्रथम भाग में ही बता चुके हैं कि नेत्रों में मोतिया बिंद हो जाने के कारण स्क्ष्माक्षरों के यथार्थ संशोधन में बाधा होती है। अतः शुद्धिपत्र में स्थूल रूप से आवश्यक अशुद्धियों का निर्देश कर दिये जाने पर भी जो अशुद्धियाँ रह गई हों उनके विषय में विद्वानों से—

#### 'ऋहो महत्सु विधिना भारोऽयमारोपितः'

इन काव्यप्रदीपकार के शब्दों में निवेदन करते हुए परम कृपाछ भगवान् श्रीकृष्ण से इस भाग के भी विद्वानों के अनुप्रहभाजन और विद्यार्थियों के उपकारक होने की प्रार्थना करते हैं। शेष सब तृतीय भाग में।

रामनगर (काशी) विजया दशमी २०१३ विक्रम संवत् विनीत पुरुषोत्तमशर्मा चतुर्वेदी

## विषय-सूची

| विषय                                              | নূম        |
|---------------------------------------------------|------------|
| <b>उपमा</b> लंकार                                 |            |
| <b>ल</b> च्ण                                      | 8          |
| लक्षण की न्याख्या                                 | 8          |
| ल्र्चण की विवेचना                                 | २          |
| जहाँ उपमान कल्पित हो वहाँ कौन अलंकार होता है ?    | ₹          |
| विंबप्रतिविंबभाव वाळी उपमा                        | પ્         |
| बिंबप्रतिबिंबभाव और वध्तुप्रतिबस्तुभाव का भेद     | १०         |
| प्राचीन रुच्णों की आरोचना                         | ११         |
| उपमा के भेद                                       | १९         |
| उपर्युक्त भेदों के उदाइरण                         | २०         |
| पूर्णोपमा                                         | २०         |
| पूर्णा श्रौती वाक्यगता                            | २०         |
| पूर्णा आर्थी वाक्यगता                             | २१         |
| पूर्णा श्रौतीं समासगता                            | २२         |
| पूर्ण आर्थी समासगता                               | २ <b>२</b> |
| पूर्णा श्रीती तद्धितगता और पूर्णा आर्थी तद्धितगता | २२         |
| <u> छुता</u>                                      | २३         |
| उपमानलुप्ता वाक्यगता                              | २३         |
| असमालंकार का खंडन                                 | २३         |
| घर्मछुप्ता श्रौतीं वाक्यगता                       | રપૂ        |
| धर्मछुप्ता पर एक विचार                            | રય         |
| <b>ध</b> र्मछुप्ता आर्थी वाक्यगता                 | २६         |

## ( % )

| विषय                                                   | র্মন্ত     |
|--------------------------------------------------------|------------|
| घर्मछुप्ता समासगता श्रौती तथा आर्थी और तद्धितगता आर्थी | २६         |
| वाचकलुप्ता समासगता                                     | २६         |
| वाचकलुप्ता कर्मक्यज्गता आधारक्यज्गता और क्यङ्गता       | २७         |
| वाचकछप्ता कर्नृ णमुल्गता और कर्मणमुल्गता               | २७         |
| धर्मोपमानलुप्ता वाक्यगता और समासगता                    | २८         |
| वाचकघर्मछप्ता क्विब्गता                                | २९         |
| वाचकधर्मछुप्ता समासगता                                 | ३०         |
| वाचकोपमेयछुता क्यज्गता और धर्मोपमानछुता समासगता        | ३१         |
| भन्य सात भेद                                           | ₹ ₹        |
| वाचकलुप्ता                                             | ३३         |
| उपमानलुप्ता                                            | ३४         |
| वाचकोपमानलुता                                          | ३५         |
| धर्मोपमानलुता                                          | ३५         |
| वाचकधर्मछुप्ता                                         | ३६         |
| मेदों की आलोचना                                        | ₹६         |
| अप्यय दीचित के विचारों की आलोचना                       | ३७         |
| बचीस मेदों में से प्रत्येक के पाँच पाँच मेद            | ४३         |
| व्यंग्य वस्तु को शोभित करने वाली उपमा                  | ४३         |
| ब्यंग्य अलंकार को शोभित करने वाली उपमा                 | ४३         |
| वाच्य वस्तु को शोभित करने वाली उपमा                    | ጻ <b>୪</b> |
| वाच्य अलंकार को शोभित करने वाली उपमा                   | ४५         |
| रस वाच्य नहीं होता                                     | ४५         |
| क्या अलंकार भी अलंकार को शोभित करता है ?               | ४५         |
| समानधर्म को लेकर भेदों की संकलना                       | ४६         |
| उपमा के भेद                                            | ४७         |

इच्छ लोग तो स्वतंत्र रहें और शेष सब परतंत्र। बदि शह गुलाम और परतंत्र होगा तो द्विज भी स्वामी और स्वाधीन न रह सकेगा।

सायज-शास्त्र का एक नियम है कि जब दो मनुष्य आपस में खान-पान भीर ब्याइ-शादी करने से इंकार करते हैं तो उनमें एक-दूसरे को कुँबा-नीचा समझने का भाव उत्पन्न हो जाता है। इस कुत्सित भाव के जागृत होते ही उन की बंधुता और एकता नष्ट होकर फूट का प्रादुर्भाव हो जाता है। हिन्दुर्भों का जातिभेद हिन्दुओं और अहिन्दुओं के बीच ही नहीं, वरन् हिन्दुओं की अपनी असंख्य छोटी-छोटी जातियों और उपजातियों के बीच भी रोटी-बेटी ब्यवहार नहीं होने देता। इस से उन में बंधुभाव का अभाव है। बिनया, बिनए को और जाट, जाट को ही अपना भाई समझता और चुनाब में बोट देता है। जातिभेद के कारण इन सब जातियों और उपजातियों के राजनीतिक, सामाजिक और आर्थिक स्वायों का साझा नहीं रहा। जो बात ब्राह्मण के लिए हितकर है वही कहार के लिए अहितकर है। इस से सब भारतीय एक राष्ट्र न रहकर नाना राष्ट्र बन रहे हैं।

फूट और उपद्रव का कारण उतना धर्म या संप्रदाय नहीं जितना कि जातिभेद है। सिख ब्राह्मण, पौराणिक ब्राह्मण, आर्य समाजी ब्राह्मण और देवसमाजी ब्राह्मण विविध धर्म-विश्वास रखते हुए भी एक दूसरे को आस्मीय समझते हैं, क्योंकि उनका परस्पर बेटी-व्यवहार होता है। इसके विपरीत एक नाई आर्यसमाजी और दसरा बनिया आर्वसमाजी धर्म-विश्वास से एक होते हुए भी आपस में बंधुसाव का अनुभव नहीं करते, क्योंकि जातिभेद के कारण उनका आपसमें बेटी-व्यवहार नहीं। यदि जातिभेद का पचड़ा न हो तो घर में कुरान और मुहम्मद का माननेवाला भी उसी प्रकार मुहम्मदी हिन्दू रह सके जैसे मूर्तिपूजक, निराकारबादी शैव, और शक्ति आदि सब हिन्दू हैं। देखिये, अकबर से लेकर और क्रजेब बरन् बहादुर शाह तक किसी भी मुगल सम्राट का खुतना नहीं हुआ था। फिर भी वे मुसळमान कहलाते थे। मुगुल वंश में यह अंध विश्वास फैल रहा था कि खतना कराने से उनका राज्य नष्ट हो जायगा; हमायूँ का खतना हुआ था, इसलिए उसे मारा मारा फिरना पड़ा । सुगल वंश में सबसे पहले बहादर शाह के बड़े बेटे फलरहीन का खतना हुआ था। इसके झट ही बाद सन् १८५७ के विद्रोह में बहादुरशाह प्रकटा जा कर रंगून भेज दिया गया। इसी प्रकार शोळापुर की साली, लिक्सबत और विष्णोई आदि अनेक जातियाँ अपने शब

जलाती नहीं, गाड़ती हैं; फिर भी वे हिन्दू हैं। भारत की राष्ट्रीय एकता में उतनी हिन्दू सभा और मुसलिय लीग जैसी साम्प्रदायिक संस्थाएँ बाधक नहीं, जितनी कि ब्राह्मण सभा, जाट सभा, और अप्रवाल सभा जैसी जाति—बिरादरी की सभाएँ बाधक हैं।

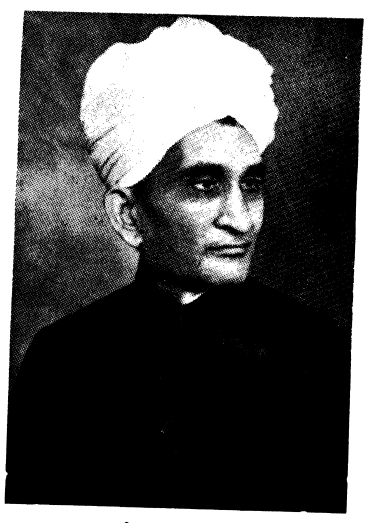
राजनीतिक स्वतंत्रता की आवश्यकता इसलिए होती है कि मनुष्य को सामाजिक स्वतंत्रता हो; मनुष्य, दूसरों की स्वतंत्रता में बाधक न हो कर, स्वेच्छानुसार खा—पी सके, पहन-ओढ़ सके, चल-फिर सके, मिल-जुल और ज्याह-शादी कर सके। यदि सामाजिक स्वतंत्रता नहीं, तो राजनीतिक स्वतंत्रता का कोई अर्थ ही नहीं रह जाता। सामाजिक जीवन को सुखमय बनाने के लिए ही सब प्रकार की स्वतंत्रताओं की आवश्यकता होती है। इसलिए सामाजिक समता और सामाजिक स्वतंत्रता ही हमारा मुख्य उद्देश्य होना चाहिए। राजनीतिक स्वतंत्रता तो उनमें सहायक होने से ही वाञ्छनीय है।

हमारे नेता भारत को एक ऐसा देश देखना चाहते हैं जिसमें सब धर्मों और मतों के लोग प्रेम-पूर्वक रह सकें; जहाँ धर्म एक व्यक्तिगत विश्वास हो, समाज और राष्ट्र के साथ इसका कोई संबंध न हो; जहाँ धर्मान्तर के साथ मनुष्य को समाजान्तर न करना पड़े। उन की यह कामना बड़ी शुभ हैं। इस के बिना सब भारतवासी एक सुदृढ़ राष्ट्र का रूप धारण नहीं कर सकते। पर जातिभेद की वर्तमानता में उन की यह कामना कभी पूरी नहीं हो सकती। ऊँच-नीच-मूलक जातिभेद जब हिन्दुओं की विभिन्न जातियों और उपजातियों को ही मिलकर एक सुदृढ़ राष्ट्र नहीं बनने देता, तो मुसलमानों, ईसाइयों, यहृदियों और पारसियों को सामाजिक रूप से पचाकर एक राष्ट्र बनाना कैसे संभव हो सकता है ?

संसार में ऐसे देश हैं जहाँ विभिन्न भाषाएँ बोली जाती हैं, ऐसे देश हैं जहाँ विभिन्न धर्मों के अनुवायी बसते हैं, ऐसे देश हैं जहाँ के अधिवासी अशिक्षित हैं और फिर भी वे देश स्वतंत्र हैं। पर आपको समस्त भूमण्डल में एक भी देश ऐसा न मिलेगा जहाँ के अधिवासी एक दूसरे को जन्म के कारण कँच-नीच समझकर आपस में खान—पान और ब्याह-शादी करने से इंकार करते हों और फिर भी वह देश स्वतंत्र हो। प्रकृति भारत-वासियों के लिए अपने अटल नियम को बदल नहीं लेगी।

जैसा राजा वैसी प्रजा, वह एक पुरानी कहावत है। स्वेच्छाचारी राजाओं की अवस्था में वह बात ठीक भी थी। वदि संत्रोग से कोई राजा अच्छा

### हमारा समाज



श्री सन्तराम बी० ए०

निकला तो वह अपनी प्रजा को भी अच्छा बना देता था, और यदि दुर्भाग्य से किसी राजा के घर में किसी दुष्ट पुत्र का जन्म हो गया तो वह राजसिंहासन पर बैठकर अपनी प्रजाको भी दृष्ट और लंपट बनादेताथा। पर अब प्रायः समस्त संसार में कहीं भी स्वेच्छाचारी राजा नह । पहले तो किसी को राजा बनाने की प्रथा ही उठ गई है, दूसरे बदि कहीं कोई राजा है भी तो वह केवल वैधानिक राजा है, स्वेच्छाचारी शासक नहीं। अब लोकतंत्र का युग है। भारत में भी लोकराज की स्थापना हुई है। लोकराज में "जैसा राजा वैसी प्रजा " की कहावत का उलटा होता हैं। इस में 'जैसी सरकार वैसी जनता' नहीं, वरन 'जैसी जनता वैसी सरकार ' होती है। यदि किसी देश की जनता सदाचारी, न्यायप्रिय, ईमानदार और समता एवं बंधुभाव-संपन्न है तो वहाँ की सरकार भी वैसी ही होगी। इस के विपरीत यदि वहाँ की जनता दुराचारी, अन्यायी, जन्म से ऊँच-नीच माननेवाली, मृढ् विश्वासी, शुभाशुभ शकुन माननेवाली है तो वहाँ की सरकार में भी ये दुर्गुण अवस्य रहेंगे। कारण यह कि प्रजातंत्र शासन पद्धित में प्रजा ही अपने प्रतिनिधि चुनकर धारा सभाओं और विधान-परिषदों में भेजती है। वह स्वभावतः उन्हीं व्यक्तियों को अपना प्रतिनिधि चनती है जो उनमें लोकप्रिय होते हैं। और कोई सदाचारी, न्यायप्रिय, घूँस न खानेबाला, भौर जन्ममूलक ऊँच-नीच को न माननेवाला मनुष्य घंस खानेवालों और जात-पात को माननेवालों में लोकप्रिय नहीं हो सकता। गंदी और दुर्गुणी जनता के प्रतिनिधि भी गन्दे और दुर्गुणी होते हैं। इसीलिए कहा जाता है कि प्रजा को वैसी ही सरकार मिलती है जैसी सरकार की कि वह प्रजा पात्र होती है। यदि प्रजा निकृष्ट कोटि की होगी तो बहुत निकृष्ट कोटि के लोग ही न्यायान्याय और सत्यासत्य का विचार छोडकर उसे प्रसन्न कर सकेंगे और वही उनके बोट प्राप्त करके प्रधान मंत्री और राष्ट्रपति बनेंगे। ऐसा मंत्रि मण्डल जनता में अप्रिय होने और राजसत्ता खो बैठने के भय से जनता को सधारने या उसके चरित्र को ऊँचा उठाने के लिए कभी कोई कार्य नहीं कर सकेगा। इस लिए सरकार के द्वारा जनता के सुधार की आशा छोड़कर जनता का सुधार करके देश में अच्छी सरकार प्रतिष्ठित करने का प्रवत्न होना चाहिए। जब जनता के विचार उत्तम होंगे तो उनकी सरकार भी उत्तम ही होगी।

संसार में विचार एक महान शक्ति है। इसके सामने परमाणु शक्ति कुछ चीज नहीं। आप एक विशेष प्रकार के विचारों का प्रचार कर दीजिए। स्रोगः स्थानस में लड़ने—भिड़ने लगेंगे, रक्त की निद्या वह निकलंगी, नगर उजड़ स्थानसे, व्यभिनार फेल आवस्त, रमक्यी अहहात करने लगेगी। इस के विगरीत दूसरे प्रकार की विनार—धारा प्रवक्तित कर दीजिए। संसार सुख—सान्ति की पुनीत सुरसरी में स्नान करने लगेगा, लोग देश और जाति को भूलकर साई—भाई की तरह गले मिलने लगेंगे। इस समय संसार के दूसरे राष्ट्र जहाँ सकालकी सहायता से विजय प्राप्त करने का यत्न करते हैं, वहाँ रूस बिना युद्ध किए, केवल विशेष प्रकार के विचार फेलाकर विजय प्राप्त कर रहा है। उस ने नीन में अपने विचार फेला कर बहुत से चीनियों को कम्यूनिस्ट बना दिया है। वे कम्यूनिस्ट अब आप ही अपने दूसरे देश-बंधुओं के साथ लड़—भिड़ कर रूस के पक्ष में कार्य कर रहे हैं। यही दशा मलाया, ब्रह्मा, यूनान और जर्मनी प्रमृति कई दूसरे देशों की है। भारत में भी रूसी विचारों हारा प्रभावित कम्यूनिस्ट बन—तत्र उपहर्व मचाने से नहीं चुकते।

स्मारत में जितना बड़ा राज्य, महाराजा अशोक का हुआ है, उतना बड़ा ब्रिटिश भारत भी नहीं था। वह अराकान से लेकर हिन्दूकुश पर्वत तक फैला हुआ था। अशोक ने इतना बड़ा प्रदेश शक्काल के बल से नहीं, वरन धर्म के बल से जीता था। उस ने प्रचार द्वारा जनता के विचार बदल दिए थे। अपनी धर्म-विजय के लिए उस ने अपने सारे साम्राज्य में पाषाण—स्तम्भ गड़वाकर उन पर सदाचार और नीति की बातें खुदवाई थीं। उसके प्रचार का प्रभाव यह था कि यशि उस समय भी आज ही के सदश भारत की सीमाएँ खुली पड़ी थीं, तो भी किसी विदेशी शत्रु को इस देश पर आक्रमण करने का साहस नहीं होता था। अशोक के धर्मोपदेश से जाति-भेद दव गया था और समूचे राष्ट्र में बंधुता और एकता का स्वर्गीय भाव जाग उठा था। इस से राष्ट्र इतना सुदृढ और सबल बन गया था कि किसी को उसकी ओर आँख उठा कर देखने का भी साहस न होता था। यह स्वर्णिम काल इस देश में कोई बारह सी वर्ष तक रहा।

कहने का तात्पर्य यह कि विचार संसार को पलट सकता है। इसिलए बदि हम भारत को सुख-समृद्धिशाली देखना चाहते हैं तो हमें यहाँ की प्रजा के विचारों को बदलकर सुधार करना आवश्यक है। कोई सरकार डण्डे के बल से यह कार्य नहीं कर सकती। यह काम प्रचार हारा ही संभव हो सकता है, और पुस्तकें प्रचार का एक बहुत उत्तम साधन हैं।

किसी देश में खोकतंत्र शासन-पदित को सफल बनाने के लिए पहले वहाँ। के अधिवासियों को लोकतंत्री बनाना आवस्पक होता है। लोकतंत्री समाज के किए ही क्षेत्रतंत्र राज्य उपयुक्त होता है। जाति-भेद खोकतंत्र का विस्तकुरू उकट है। लोकतंत्र जन्म से सब को बराबर मानता है। पर जाति-भेद जन्म से ही किसी को ऊंचा और किसी को नीचा समझता है। ऐसी दशा में लोक-तंत्र और जाति-भेद दोनों इकड़े नहीं रह सकते । इसलिए भारत में सच्चा क्रोकराज प्रतिष्ठित करनेके लिए शिक्षा द्वारा जनता के जाति-भेद संबंधीं श्रान्त विचारोंको बदलमा आवश्यक है। यदि जनता को पेट भरने के लिए अन्न और तन देंकने के लिए वस देकर ही उपकृत करने का यहन किया जायगा, तो इसका परिणास कोई अच्छा नहीं होगा । इस से बह पालतू गाय के सदश हो जावगी । उसे जो भी शासक अच्छा खाने-पहनने को देगा वह उसी को दूध देने और उसी के अधीन होकर रहने लगेगी। उसमें अपना शासक आप होने का, प्रजा से राजा होने का पुनीत भाव जागृत न होगा। वह सदा परमुखापेक्षी और पराक्रजीवी ही बनी रहेगी । गुजुनीके महमूद या अहमदशाह अन्दाली ने भारत पर इस कारण विजय नहीं पाई थी कि हम उस समय भूखे-नंगे थे, वरन हम इसलिये हारे थे कि इस में एक दूसरी बहुत बड़ी चीज़ का अभाव था, और वह चीज़ थी बंधता और समता से उत्पन्न होनेवाली एकता। इसी एकता का अभाव इस समय भी इमारे दु:खों का मूल कारण बन रहा है, और जातिमेद को बनाए रखकर इम यह राष्ट्रीय एकता कदापि उत्पन्न नहीं कर सकते।

जातिभेद से होनेवाली सामाजिक, आर्थिक और राजनीतिक हानियोंका अनुभव करके १० मार्गशीर्ष संवत् १९७९ विक्रमी अर्थात् नवस्वर सन् १९२२ ई. को, कुछ मित्रों के सहयोग से, मेंने लाहौर में जातपात तोड़क मण्डल नाम की एक संस्था स्थापित की थी। तब से में मण्डल के मंत्री, प्रधान और संस्था की मुख पत्रिका ''क्रान्ति '' के संपादक के रूप में देश में से जातिभेद को मिटाकर समता, बंधुता और स्वतंत्रता का प्रचार करता रहा हूँ। मेरे जीवन का सर्वोत्तम भाग इसी कार्य में व्यतीत हुआ है। इस पुस्तक के लिखने में भी मेरा उद्देश्य भारत में एक ऐसी विचार धारा प्रचलित करना है जो सब देश नासियों को एकता और बंधुता के सुदृदृ सूत्र में संगठित करके एक शक्तिशाली एवं दुर्भेंग राष्ट्र का रूप दे सके।

हिन्दुओं के धर्म में कोई दोष नहीं। इन का उच्च तत्वज्ञान, इन का उत्क्रष्ट नदावाद और इनकी शान्तिदायिनी संस्कृति आज भी संसार के बढे से बढे दार्शनिक को आकर्षित करती हैं। दोष हैं हमारी समाज-रचना में। हमारी जात-पाँत एक भारी दुर्गुण है, जो हम में अनेक दूसरे सद्गुणों के रहते भी, हमें दिन पर दिन नीचे लिए जा रहा है। इस के विपरीत मुस्लिम प्रभृति दूसरे समाजों में समता और बंधता का एक ऐसा बहुमूल्य सद्गुण हैं जो उन में अगणित दुर्गुण रहते भी उनको बराबर उबार रहा है। हमारे इस दोष के दूर होते ही हम उन्नति के पथ पर अग्रसर होने लगेंगे, ऐसी मुझे पूर्ण आशा है।

जातिभेद को हिन्दुओं की एक सामाजिक बुराई समझकर सरकार का इस की उपेक्षा करना भारी भूल होगा। यह किसी एक जाति या संप्रदाय का रोग नहीं। यह तो समूचे राष्ट्र की भीषण व्याधि है। जिस बात का प्रभाव सारे राष्ट्र पर पडे वह राष्ट्रीय कहलायगी, न कि किसी संप्रदाय की । बाल-विवाह, विधवा-विवाह निषेध, सती, स्त्री-शिक्षा का विरोध इत्यादि बुराइयाँ ऐसी हैं जिन का प्रभाव विशेष व्यक्तियों या जन—समूहों तक सीमित रहता है। इसलिए वे किसी समाज विशेष की बुराइयाँ समझी जा सकती हैं। पर जिस क्याधि ने समूचे राष्ट्र का विध्वंस कर डाला हो, जिसने उसे स्वतंत्र से परतंत्र बना दिया हो, जिसने भाई को भाई से अलग कर दिया हो, और अन्ततः जिस ने देश के बटवारे तक की नोबत ला दी हो, यदि वह राष्ट्रीय व्याधि नहीं तो माल्यम नहीं राष्ट्रीय किसे कहा जायगा ?

हमारे पवित्र धर्म प्रन्थ वेद का उपदेश है-

सं गच्छध्वं सं वद्ध्वं सं वो मनांसि जानताम् । ऋ० १०-१९१-२ समानी प्रपा सहवोक्सभागः समाने योक्त्रे सह वो युनिष्म ॥ सम्यम्बोऽनिनं सपर्यतारा नाभिमवाभितः ॥ अ० ३-३०-६

क्षर्थात्–हे भनुष्यो, मिलकर चलो, मिलकर बोलो, तुम सब का मन एक हो, तुम्हारा खान-पान इकड़ा हो, मैं तुम को एकता के सूत्र में बाँधता हूँ। जिस प्रकार रथ की नाभि में आरे जुडे रहते हैं, उसी प्रकार एक परमेश्वर की पूजा में तुम सब इकड़े मिले रहो।

पर बंधुता और एकता तबतक संभव नहीं होती जबतक सामाजिक समता महो। समता ही वह पुनीत सद्गुण है जो देशवासियों में बंधुभाव उत्पन्नकर सकता है। जिस राष्ट्र में बंधुभाव है वहाँ शक्षय सुख-समृद्धि निवास करती है। जिन लोगों का आपस में प्रेम है उन्हें कोई भी दूसरा राष्ट्र अपना दास नहीं बना सकता। वहाँ धन-जन-बल की सदा वृद्धि होती है

उड़िया कवि मधुसूदन राव ने भारतमाता के अतीत गौरव और वैभव का स्मरण कराते हुए कहा है-

पृद्धी की से पुण्य भूमि अवन-विदिता,
सुविस्तीण रंगभूमि आयं गौरवर ?
पृद्धी की से भारत, यार महिमा-संगीत,
गम्भीर झंकारे पूर्ण दिविवगन्तर ?
पृद्धी की से सुमनोग्ग भाशा—सरोवर,
यार ज्ञानामृत पाने कृतार्थ धरणी ?
यार तेजे विभूषित देश—देशान्तर ?
पृद्धी की से वसुधार समुज्वल मणि ?
पृद्धी की से अमृतमयी मृत्युंजय सन्तान—जननी ?

भावार्थ — क्या यह वही भुवन-विदिता पुण्य-भूमि है ? क्या यह वही आर्य-गोरव की सुविस्तीर्ण रंगभूमि है ? क्या यह वही भारत है जिस के महिमा संगीत की गम्भीर झंकार से दिग्दिगन्त परिपूर्ण था ? क्या यह वही सुमनोग आशा-सगेवर है, जिसका ज्ञानामृत पीकर धरणी कृतार्थ हुई थी ? जिसके तेज से देश—देशान्तर विभूषित था ? क्या यह वही वसुधा की समुज्ज्बल मणि है ? क्या यह वही मृष्युंजय सन्तान की अमृतमयी जननी है ?

जगदीस्वर कृपा करें कि हम भारत-सन्तान एकबार फिर किव के प्रश्न के उत्तर में निःसंकोच भाव से कह सकें—हैं। यह वही महिमामयी भारत माता है!

अन्त में प्रभु से प्रार्थना है कि मेरा संदेश इस पुस्तक के द्वारा भारत के घर-घर में पहुँचकर देश-बंधुओं के हृदय में स्थान पाने।

अपुत्राः पुत्रिणः सन्तु, पुत्रिणः सन्तु पौत्रिणः, अधनाः सधनाः सन्तु, जीवन्तु शरदः शतस्।

जिनको पुत्र नहीं वे पुत्रवान् हों, जो पुत्रवान हैं उनको पौत्र हों। जो निर्धन हैं उनको धन की प्राप्ति हो। सब लोग सौ वर्ष की पूर्ण शायु पाएं। देश सुख-समृद्धिशाली हो। सर्वेत्र प्रेम और शान्ति का ही राज्य हो!

**होशियारपुर** संवत् २००५ विकमी दीपावली

सन्तराम

### सहायक पुस्तक-स्वी

#### अर्थात

### उन पुस्तकों के नाम जिनसे इस पुस्तक में सहायता ही गई है और जिनके प्रमाण इसमें उद्धृत हैं—

- १ ऋग्वेद
- २ मिक्सम निकाव (बौद्ध प्रंथ)
- ३ निरुक्त
- ४ यजुर्वेद
- ५ अथर्व वेद
- ६ श्रीमद्भागवत पुराण
- ७ महाभारत
- ८ वायु पुराण
- ९ भविष्य महा पुराण्
- १० विष्णु पुराण
- ११ पद्म पुराण
- १२ बृहदारण्यक उपनिषद्
- १३ अष्टाध्यायी (पाणिनि )
- १४ देवी भागवत पुराण 🥏
- १५ लिग्ड् पुराण
- १६ शिव पुराण
- १७ विजातीय विवाह मीमांसा-"परमेष्ठीदास जैन " कृत
- १८ उत्तर पुराण
- १९ पुण्याध्रय कथा कीव
- २० हरिबंश पुराग
- २१ श्रेणिक चरित्र

- २२ क्षत्र चूडामणि
- २३ नागकुमार चरित्र
- २४ The Original Home of Aryans-by D. S. Triveda Annal of the Bhandarkar Oriental Research institute Vol. XX.
- २५ अत्रि स्मृति
- २६ जाति कथा
- २७ Who were the Shudras?- Dr. B. R. Ambedkar.
- २८ यजुर्वेद का स्वाध्याय-श्रीपाद दामोदर सातवलेकर
- २९ पातः जल महाभाष्य
- ३० भारतवर्ष में जातिभेद-आचार्य क्षितिमोहन सेन
- ३१ लघु पारांशर
- ३२ बृहत् नारदीय पुराण
- ३३ महा पुराण
- ३४ कृष्ण यसुर्वेद

३५ काठक संहिता ३६ महाभारत मीमांसा 📝 ३७ छान्दोग्योपनिषद् ३८ शतपथ ब्राह्मण ३९ कौशीतकि उपनिषद् ४० केनोपनिषद् ४१ हिन्दी शब्द-सागर ४२ रामायण—तुलसीकृत ४३ मीमांसा तंत्रवातिक-कुमा-रिल भट्ट ४४ जैन कल्पसूत्र ४५ बौद्धकालीन भारत ४६ गरुड पुराण ४७ पाराशर स्मृति ४८ नारायण सार संप्रह ४९ कन्दली—श्रीधराचार्य ५० क्षत्रिय-सागर ५१ राजतरङ्गिणी-कहण ५२ मनुस्मृति ५३ अष्टाध्यायी महाभाष्य-पतञ्जलि

५४ गौतम धर्मसूत्र

प्प ब्रह्मसूत्र, शांकर भाष्य
पद अत्रिस्मृति
पुष वसिष्ठ धर्मसूत्र
पद संवर्त संहिता
पुष विष्णु स्मृति /
६० " सीता "-श्री योगेशचन्द्र /
चौधरी । अनुवादः श्री राधामोहन काम्यतीर्थ

६१ विनय-पिटक ६२ दिग्ध निकाय ६३ स्कन्द पुराण 🗸 ६४ सूक्ष्म वेदान्त प्रन्थ ६५ सौर पुराण ६६ प्रभास क्षेत्र माहात्म्य ६७ शंकर दिग्विजय ६८ वज्रसूचिकोपनिषद् ६९ महात्मा बसवेश्वर के वचन ७० हिस्टरी आफ़ कास्ट-केतकर ७१ रीलिजन आफ़ दि वेदाज़ –ब्लूम फ़ी**ल्ड** ७२ औशनस स्मृति ७३ भारत में बायबिल-जकालियट Annihilation of Caste-Dr. B. R. Ambedkar.

७५ वैदिक संपत्ति-रघुनन्दन शर्मा ७६ Census report of India.

www. What the Castes are—Wilson.

७८ माधव शतप्रश्न कल्पलिका ७९ Indian Ethnology— Campbell.

the N. W. P. & Oudh.

Can Glossary of Castes & Tribes of the Punjab.

- ८२ वाल्मिक रामायण
- ८३ हिन्दुओं की अवनित की मीमांसा
- ८४ मत्स्य पुराण
- ८५ सनाट्य संहिता
- ८६ जाति—भास्कर—ज्वाला-प्रसाद मिश्र
- ८७ जाति-अन्वेषण-श्रोत्रिय छोटेलाल
- ८८ अरोडवंश इतिहास
- ८९ जाति-कोष
- ९० पंजाब कथाएँ—सर रिचर्ड टेम्पल
- ९१ जाति-विवेक—गोपीनाथ 🌙
- ९२ पंजाब की अछूत जातियाँ— डेन्जल इबटसन और श्री. विलियम
- Hindoo Exogamy—
   Karandikar M. A.
- ९४ धर्म-सिंधु
- ९५ पद्मचन्द्रकोष-श्री गणेशदत्त शास्त्री
- ९६ अभि-पुराण
- ९७ मिताक्षरा
- ९८ नित्यकर्म प्रयोगमाला— श्री. चतुर्थीलाल शर्मा
- ९९ उद्घाह तत्त्व
- १०० याज्ञवल्क्य की व्याख्या-विश्वरूप
- १०१ पराशर माधव-पराशर-

- १०२ भोजप्रबंध-बल्लाल
- १०३ ह्यूमन स्पीशीज्-ए. टी-काटरीफ़ीजस
- १०४ जेनेटिक्स एण्ड द्जेनिक्स— कैसल
- १०५ वर्क, वेल्थ एण्ड हैंपिनेस— एच्. जी. वेल्ज़
- ९०६ बायोलाजिकल बेसिज आफ़् द्यूमन नेचर—
- 900 Outspoken Essays— Dean Inge.
- 902 Heredity in relation to Eugenics-Devan Port.
- १०९ हरेडटरी जीनियस-गाल्टन
- १९० गाल्टन का जीवन चरित− पीटर सन
- १११ एथिक्स एण्ड सम वर्ल्ड प्राबलम्स्-मेक ड्रूगल
- ११२ नैशनल वेल फेअर एण्ड डीकें-मेक ड्गल
- ११३ स्टडी आफ़ ब्रिटिश जी**नीयस-**एलिस
- 998 Social Recay & Regeneration-Austin & Freeman.
- 994 Heredity & Eugenics
  Gates.
- ११६ अत्रि संहिता
- ११७ देवल-स्मृति

- ge The Evolution of Castes—Sham Shastri.
- ११९ भारतवर्ष में जातिभेद
- १२० राष्ट्र-मीमांसा-सावरकर
- १२१ हरिजन सेवक संघ-दिल्ली रिपोर्ट फॉर १९३२-३३
- १२२ Voyage of Varthema
- १२३ ट्रायब्ज, एण्ड कास्टस् ऑफ़ **बॉम्बे**
- new Clashing Tides of Colour—Lothrop Stoddards.

- १२५ मुस्लिम रूल इन इण्डिया डॉक्टर ईश्वरी प्रसाद
- १२६ चच नामा
- १२७ **शिवाजी ए**ण्ड हिज् टाइम्स-सरकार
- 9२८ Chips from a German Workshop–Max Muller
- ۱ المانية الم
- 93. Dharma & Society Gualtherus H.Mees.

#### हमारा समाज



महात्मा मुन्शीराम जी ( भ्वामी श्रद्धानन्दजी )

## समर्पण

अपने युग के सब से पहले और सब से बडे सुधारक

महात्मा मुन्द्रीराम जी-स्वामी श्रद्धानन्द जी

की सेवा में

सन्तराम

## पहला परिच्छेद

#### जाति-भेद का लक्षण

नि दिनों में लाहीर में रहता था, मेरे पड़ोस में श्री. रिवहत्त नाम के एक गौड़ ब्राह्मण गृहस्थ रहते थे। एक दिन की बात है, मैं उनके निकट बैठा था। संयोग से जात-पात पर बात चलपड़ी। मैंने पूछा, जात-पात के संबंध में आपका क्या मत है ? इस पर वे बोले, मेरे मत का एक मनोरंजक इतिहास है, आप सुनना पसंद करें तो सुनाऊँ। मैं ने उत्तर दिया—मेरा तो यह मनभाता विषय है। इसे सुनने में मुझ से बढ़कर प्रसन्नता किसको होगी ? इसपर वे बोले—

प्रथम यूरोपीय महायुद्ध के समय में भी लड़ाई में गया था। मेरी पलटन इटली में थी। मुझे रोटी बनाने के लिए एक भारतीय नौकर मिला हुआ था। वह अपढ़ था। में ही उसकी चिट्ठी-पत्री लिखा और पढ़ा करता था। एक दिन उसके 'पिता की चिट्ठी आई। वह पढ़ाने के लिए मेरे पास लाया। चिट्ठी पर भेजने वाले का नाम "नत्थू भंगी" देखकर में चौंक पड़ा। मैंने उससे पूछा, तुम कौन जाति हो? वह चुप रहा। मैंने बिगड़ कर कहा, तुम भंगी होकर मुझे खाना खिलाते रहे हो। तुमने मेरा धर्म श्रष्ट कर दिया; मैं भेजर साहिब से तुम्हारी शिकायत करता हूँ।

जिस पलटन के साथ में लगा हुआ था, वह संयोग से इँग्लेण्ड के विश्वविद्यालयों के विद्यार्थियों की थी। उस के सब के सब सिपाही वहाँ के कालेजों के छात्र ही थे। उनके अफसर भी प्रोफेसर आदि ही थे। मैंने मेजर के पास शिकायत करदी कि इस नौकर ने मेरा धर्म श्रष्ट कर दिया है। उसने पूछा—कैसे ? मैंने कहा—इसने मुझसे अपनी जाति छिपाए रक्खी है और मुझे भोजन बना कर खिलाता रहा है।

मेजर ने आश्वर्य से कहा-भोजन खिलाने से आपका धर्म कैसे श्रष्ट हो गया ?

में — जी, यह भंगी है और मैं ब्राह्मण। इसके हाथ का बना भोजन करने से मेरी जाति चली गई है और धर्म डूब गया है।

मेजर-( आश्चर्य से ) वह क्यों ?

मैं--जी, यह भंगी टही उठाता है।

मेजर—तब क्या हुआ है हम सब इस पलटन में बारी-बारी से सात—सात दिन ट्राडी साफ़ करने का काम किया करते हैं। ट्राडी साफ़ करने से धर्म कैसे डूब गया है जाओ, तुम्हारी यह शिकायत व्यर्थ है।

इस पर में बहुत चकराया और मेजर साहिब को समझाने का बार-बार यत्न करने लगा। पर मेरे लाख शिर पटकने पर भी उनकी समझ में कुछ न आया कि मंगी के हाथ का बना मोजन करने से मेरा धर्म कैंसे डूब गया है, और मेरी जाति कैंसे चली गई है। तब वे तंग आकर मुझे एक दूसरे अफ़सर के पास ले गये। वह अफ़सर भारत में कुछ वर्ष पादरी रह चुका था। उसने मुझसे पूंछा कि क्या आप भारतीय हिन्दू हैं? मैंने कहा-जी हाँ। इस पर वह बोला-ठीक है, मैं समझ गया, आप लोग दूसरी जाति वालों का नहीं खाते।

इस पर मेजर ने मेरे उस भंगी रसोइए को कोई हलका सा दण्ड दे दिया। इस के बाद वह भूतपूर्व पादरी मेरे पास आया और एकान्त में ले जाकर मुझ से कहने लगा—देखो, तुम उस रसोइए को दण्ड दिलाने में सफल तो अवस्त्र हो गये हो, पर याद रक्खो, तुमने मनुष्यता का अपमान किया है, तुम भगवान के दरबार में फटकारे जाओंगे!

उस पादरी के उन शब्दों ने मेरे मर्मस्थल पर आघात किया। मुझे अपने उस दुष्कर्म पर भारी पश्चात्ताप हो आया। में सोचने लगा कि वह रसोइया भी मेरे समान ही मनुष्य है। उसके हाथ का खाना खाने से मेरे शारीर में कोई विकार उत्पन्न नहीं हुआ। अब भी वह वही मनुष्य है जो उस समय था जब कि उसकी जाति का मुझे ज्ञान न हुआ था। बस; जात-पात की कल्पना अलीक है। तब से में जात-पात का विचार बिलकुल मन से निकाल चुका हूँ। मुझे किसी भी स्वच्छ व्यक्ति के यहाँ खान-पान करने में अब कोई संकोच नहीं।

हिन्दुओं का जाति भेद सचमुच किल्पत, अस्वामाविक और भ्रममूलक है। इस की कोई ठीक-ठीक परिभाषा करना, इसे किसी विदेशी को समझा सकना बड़ा कठिन हैं। यदि हम जाति भेद को एक रोग मान लें तो इस के बड़े बड़े बाह्य लक्षण ये हैं-स्पर्श-बंदी, व्यवसाय-बंदी, रोटी-बंदी और बेटी-बंदी। अर्थात् जिस व्यक्ति या जन-समृह में जाति-भेद पाया जाता है वह कुछ लोगों को छूने से इनकार कर देता है, वह कुछ व्यवसाय अपने लिए निषिद्ध मान लेता है, वह थोड़े से लोगों के सिवा शेष सबके साथ रोटी-बेटी-व्यवहार करने से इन्कार करने लगता है। वह एक मैले से मैले मनुष्य को छू लेगा, उसके हाथ का बना खा लेगा, पर दूसरे साफ़-सुथरे मनुष्य को न.छुएगा और न उसका बना भोजन प्रहण करेगा। वह एक सजातीय कुरूप, अपढ और दुराचारी लड़के को अपनी सुन्दरी एवं सुशिक्षिता लड़की दे देगा, पर दूसरे सुशिक्षित, सदाचारी और सुन्दर युवक को देने से इनकार कर देगा। वह चोरी करेगा, जुआ खेलेगा, भीख मांग लेगा पर ईमानदारी और परिश्रम से किसी के जूठे बर्तन साफ कर, टोकरी ढो कर वा जूते सी कर पेट पालने को तैयार न होगा। इस स्पर्श-बंदी, व्यवसाय-बंदी, रोटी-बंदी और बेटी-बंदी का कोई वैज्ञानिक या युक्तिसंगत कारण उसके पास नहीं रहता। उसे केवल भ्रम रहता है कि इन बंदियों को तोड़ने से मेरी जाति चली जायगी और मेरा धर्म हुव जायगा। जाति भेद को मानने वाला एक छोटे से मनुष्य-समह को ही अपना सारा संसार मान बैठता है। उसी के भीतर उसका खान-पान, रहन-सहन, ब्याह-शादी और जीवन-मरण होता रहता है। उसी छोटे से समूह के लोग उस के दु:ख—सुख में.भाग लेते हैं। मालवीय बाह्मण के शव को मालवीय के सिवा कोई दूसरा बाह्मण भी नहीं उठा सकता।

जाति-भेद हिन्दू-समाज की एक विशेष बात है। दूसरे देशों में, धनी-निर्धन शिक्षित-अशिक्षित, स्वामी-सेवक, पूंजीपति-अमजीवी, किसान, अध्यापक, प्रामीण और नागरिक के वर्ग हैं। पर वे भारत में पाये जानेवाले जाति-भेद से सर्वथा भिन्न हैं। जात-पांत केवल सामाजिक बाट का ही सिद्धान्त नहीं, वरन जीवन की एक व्यापक पद्धित है। इस का हिन्दू के खान-पान, और व्याह-शादी के साथ ही नहीं, उसकी शिक्षा-दीक्षा, मेल-जोल यहाँ तक कि ईश्वराराधन की रीति के साथ भी घनिष्ठ संबंध है। सामाजिक पद्धितयाँ परिवर्तनशील, होती हैं, पर जात-वात कभी नहीं बदलती। आज जात-पांत एक पद्धित नहीं, वरन एक धर्म बनगई हुई है। इसका पालन न करने से व्यक्ति को दण्ड मिलता है।

## दूसरा परिच्छेद

#### जाति-भेद का आरम्भ

हते हैं, किसी मनुष्य की छाती में बाण लग गया। उस से वह आहत हो कर चिल्लाता हुआ धरती पर गिर पड़ा। कुछ लोग दौड़कर उसके निकट पहुँचे। वे उस बाण को खींच कर घाव में से निकाल डालना चाहते थे। पर उस आहत व्यक्ति ने उन को ऐसा करने से रोक दिया। वह बोला, में यह बाण तबतक न निकालने दूंगा जबतक मुझे यह न बता दिया जावगा कि यह किधर से आया, किसने चलाया, यह किस पेड़ की लकड़ी से और कब बना, किसने इसे बनाया और इस में जो लोहा लगा है वह किस खान से निकाला गया था और उसे किस लोहार ने ढाल कर बाण की अणि तैयार की थी। उन लोगों ने उसे बहुतेरा समझाया कि तुम पीड़ा से ब्याकुल हो रहे हो, इन बातों के जानने से तुम्हारा दु:ख कैसे दूर होगा ? बाण किसी ने भी और कभी भी बनाया हो, तुम्हारी पीड़ा तो उसे निकालने से ही शान्त होगी। पर उस ने अपनी हठ न छोड़ी।

कुछ ऐसी ही बात उन हिन्दुओं की है जो जाित भेद के कुप्रभावों को देखते हुए भी उसे तबतक छोड़ने को तैयार नहीं जबतक उन को यह न बता दिया जाय कि यह किस ऋषि ने बनाई थी, कब बनाई थी और क्यों बनाई थी। कुछ ऐसे भी लोग हैं जो कहते हैं कि चाहे इस समय जाित-भेद हािनकारक हो गया हो पर प्राचीन काल में इसने हमें बहुत काम दिया है, इसिलए इसे बनाए रखना चािहए। इन लोगों की बात भी वैसी ही है, जैसे कोई कहे; बर्योंकि किसी समय रायगढ़ का दुर्ग महाराष्ट्र की बजराित का एक आधार-स्तम्भ था, इस लिए आज चाहे वह टूट-फूट गया है और विमानों के आक्रमणों से सेना की रक्षा नहीं कर सकता, तो भी उसे ही राजधानी बनाना चाहिए। यदािप उपर्युक्त दोनों बातें व्यर्थ और

हास्यजनक हैं, तो भी ऐसे लोगों की संसार में कमी नहीं है। इसलिए उनके सन्तोष के लिए हम जाति-भेद की उत्पत्ति के संबंध में कुछ बातें संक्षेप में आगे लिखते हैं।

हिन्दुओं में इस समय कई सहस्र जातियाँ और उपजातियाँ हैं। पर ये सब चातुर्वर्ण्य विभाग की ही स्वाभाविक दुष्परिणाम हैं। आयों की सब से प्राचीन पुस्तक ऋग्वेद हैं। उस में कहीं भी ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य को वर्ण नहीं कहा गया है। अर्थात् वेद में किसी जगह भी ब्राह्मण वर्ण, क्षत्रिय वर्ण या वैश्य वर्ण लिखा नहीं मिलता। इन तीनों को बहुत बाद में स्मृतियों ने ही "वर्ण" का नाम दिया है। वेद में वर्ण शब्द मिलता अवश्य है। पर इस का प्रयोग केवल "आर्य" और "दास" के साथ हुआ है। को जैसे —

यो दासं वर्णमधरं गृहाऽकः । ऋ. २. १२. ४.

अर्थात् — जो दास वर्ण को नीचे गुफा में डालता है। हत्वी दस्यून् प्रार्थं वर्णमावत्। ऋ. ३. ३४. ९.

अर्थात्—दस्युओं को मारकर आर्य वर्ण की पूरी-पूरी रक्षा करता है। इतना ही नहीं, वेद में वर्णों की संख्या भी चार कहीं नहीं बताई। उस में "चार्जवर्ण्य" भी लिखा नहीं मिलता। हाँ "दो वर्ण" अवस्य कहा गया है। जैसे—

उभी वर्णावृषिरुग्रः पुपोष । ऋ. १. १७९. ६.

अर्थात्—उग्र ऋषिने " दोनों वर्णों " को पुष्ट किया। कुछ लोग ऋग्वेद के दसवें मण्डल का निम्न लिखित मंत्र— ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्बाह् राजन्यःकृतः। ऊरू तदस्य यद्वैदयः पद्भ्यां शूत्रोअजायत ॥ ९०,१२॥

पेश करके कहते हैं कि वेद में चार वर्ण हैं। पर इस मंत्र का अर्थ तो केवल इतना ही है कि उस (प्रजापति) के मुख बाह्मण, बाहु क्षत्रिय, ऊरू वैश्य

<sup>\*</sup> बोद्धों के मंथ मिक्सम निकाय ९३ में भी लिखा है—''हे आख़लस्यन, क्या तुमने सुना है कि यवन, कम्बोज और दूसरे सीमान्त देशों में दो ही वर्ण होते हैं—आर्य और दास। आर्य दास हो सकता है और दास भी आर्य हो सकता है । ''

थे और पैरों से शूद उत्पन्न हुए। इस मंत्र में वर्ण शब्द कहीं है ही नहीं। ऐतिहासिक पण्डितों का मत है कि ऋग्वेद का दसवा मण्डल अपेक्षाकृत अर्वा-चीन है। इसके अतिरिक्त उब्बट और महीधर आदि भाष्यकारों ने इस में समाज का नहीं, यह का वर्णन माना है।

इस में संदेह नहीं कि वेद में मनुष्य—समाज कहीं—कहीं दो भागों में बँटी मिलती है (जैसे कि आर्थ और राह या आर्थ और दास या दस्य ) कहीं चार में, कहीं पांच में, कहीं छं में और कहीं बीसियों जातियों में। पर वेद वर्ण केवल उपर्युक्त को ही कहता है। कुछ लोगों की धारणा है कि "पंचजनाः" का अर्थ, निरुक्त के अनुसार चार वर्ण और पाँचवा निषाद है। इस संबंध में एक बात का स्मरण रखना चाहिए। निरुक्तकार यास्क वैदिक काल के बहुत काल पीछे हुआ है। उसे निश्चित रूप से पता न था कि यह शब्द वैदिक काल में किन अर्थों में प्रयुक्त होता था। इसलिये उसने इस विषय में भिन्न-भिन्न प्रचलित मत दे दिए हैं। निरुक्त का पाठ इस प्रकार है—

ान्धर्वाः पितरो देवा अधुरा रक्षांसीस्येके

च्यारो वर्णा:, निवाद: पंचम: इत्यौपमन्यव:। (निरुक्त ३-८) अर्थात्—पंचजन के संबंध में अनेक मत हैं। कुछ लोग कहते हैं कि गंधर्व,

इ. न यो र र आर्य नाम दस्यवे ( ऋ. १०-४९-३ )

अर्थात्-जिसने आर्य नाम दस्यु को नहीं दिया।

१. तयाऽहं सर्व पश्यामि यश्च शूद्र उतार्यः । (अथर्व ४-२०-४ )

अर्थात्-में सब को देखता हूँ जो शूद है और जो आर्य है।

<sup>-</sup> २. त्वं ताइन्द्रोभयाँअमित्रान् दासावृत्राण्यार्या च शूर । ( ऋ. ६-३३-३ )

अर्थात् हे शूर इन्द्र, रुकाषट डालने वाले दोनों प्रकार के शत्रुओं को, दास और आर्थ को, तू ने मारा।

४. जैसा कि वेद के "पंचजनाः " "पंचकृष्टयः" और "पंचमानव " आदि शब्दों से प्रकट है।

५. बजु २९-२

६. यजु अध्याय ३० मंत्र ५-६।

पितर, देव, अग्रुर और राक्षस ये पाँचा पंचजन हैं, पर औपमन्यवाचार्य का मत है कि चार वर्ण और पाँचवाँ निषाद, ये पंचजन हैं।

आदिकाल में चार वर्णों की बाट नहीं थी। यह विभाजन पीछे से किया गया, इस के प्रमाण महाभारत और पुराणों में भी मिलते हैं। उन में से कुछ आगे दिये जाते हैं:---

#### एक एव पुरा वेद: प्रणवः सर्ववाङ्मयः । देवो नारायणो नान्य एकोऽग्निर्वर्ण एव च ॥ ४ ॥

श्रीमद्भागवत पुराण, स्कंध ९।१४

श्रीधर स्वामी इसका अर्थ यह करते हैं कि पहले सर्ववाङ्मय प्रणव (ओंकार) ही एकमात्र वेद था। एकमात्र देवता नाराषण थे और कोई नहीं। एकमात्र लौकिक अपि ही अपि और एकमात्र हंस ही एक वर्ण था। पुराण में कहा है कि प्रारंभ में मनुष्य की एकमात्र जाति हंस \* थी। महाभारत कहता है—

#### एक वर्णमिदं पूर्वं विश्वमासीद् युधिष्ठिर । कर्म किवा विभेदेन वातुर्वर्ण्यं प्रतिष्ठितम् ॥

अर्थात् – हे युधिष्टिर, इस जगत में पहले एक ही वर्ण था। गुण-कर्म के विभाग से पीछे से चार वर्ण स्थापित किए गये।

वहीं महाभारत फिर कहता है-

#### न विशेषोऽस्ति वर्णानां सर्वं बाह्यसिदं जगत्। ब्रह्मणा पूर्वसृष्टं हि कर्मभिवेर्णतां गतम्॥

अर्थात्—वर्णों में कोई भी वर्ण किसी प्रकार की विशेषता नहीं रखता, क्योंकि यह संपूर्ण जगत ब्रह्मसय है। पहले सबको ब्रह्मा ने ही उत्पन्न किया है। पीछे कर्मों के भेद से वर्णों की उत्पत्ति हुई।

फिर वायुपुराण × कहता है-

× अप्रवृत्तिः कृतयुगे कर्मणोः शुभपापयोः । वर्णाश्रमव्यवस्थाश्र तदाऽऽसम्न संकरः॥ ( शेष आगे के पृष्ठ पर )

<sup>\*</sup> आदौ कृतयुगे वर्णो नृणां हंस इतिस्मृतम् ।

" सस्वयुग में कर्मभेद, वर्णभेद और आश्रमभेद न था। त्रेतायुग में मनुष्यों की प्रकृतियाँ कुछ भिन्न—भिन्न होने लगीं। कर्म-वर्ण-आश्रम-भेद आरम्भ हुए। तदनुसार शान्त, शुष्मी, कर्मी और दुःखी ऐसे नाम पडे। द्वापर और किल में प्रकृति—भेद और भी अभिन्यक्त हुआ। तदनुसार क्षत्रिय, ब्राह्मण, वैश्य और श्रद्ध नाम पडे।"

महाभारत के शान्तिपर्व, मोक्षधर्म ४२।१८८ में इस प्रकार लिखा है-

प्रश्न—हे भृगु मुनि, काम, कोध, लोभ, भय, चिन्ता, क्षुधा और श्रम आदि बातें हम सब में एक सी हैं, तब वर्ण का भेद क्यों मानते हैं ? पसीना, भूख, शीच, कफ़, पित्त, और रक्त सबके शरीर में रहते हैं। तब एक वर्ण दूसरे वर्ण से अलग क्यों माना जाता है ?

उत्तर—इस पर भृगु ऋषि बोले—(पहले) एक ब्राह्मण ही वर्ण था। इसलिए (इस समय दिखाई देनेवाले भिन्न-भिन्न) वर्णों में कोई विशेष अन्तर नहीं। पहले पहल ब्रह्मा के द्वारा उत्पन्न किए हुए एक ही वर्ण के लोग विभिन्न कर्मों के कारण भिन्न-भिन्न वर्णों को प्राप्त हुए हैं।

फिर भविष्य महापुराण के ब्रह्मपर्व, अध्याय ४२ में लिखा है-

" यदि एक पिता के चार पुत्र हैं तो उन चारों की एक ही जाति होनी चाहिए। इसी प्रकार सब लोगों का पिता एक परमेश्वर ही हैं। इसलिए मनुष्य—समाज में जाति भेद हैं ही नहीं। जिस प्रकार गूलर के पेड़ में अगला भाग, मध्य का भाग, और जड़ का भाग; तीनों में एक ही वर्ण और आकार के फल लगते हैं, उसी प्रकार एक विराद् पुरुष परमेश्वर के मुख, बाहु, पेट और पैर से उत्पन्न हुए मनुष्यों में (स्वाभाविक) जाति भेद कैसे माना जा सकता है।"

भविष्य पुराण (अध्याय ४ ) कहता है —

त्रेतायुगे श्वविकछः कर्मारम्भः प्रसिध्यति वर्णानां प्रविभागाश्च त्रेतायां तु प्रकीर्त्तताः । शान्ताश्च शुष्मिणश्चैव कर्मिणो दुखिनस्तथा ॥ ततः प्रवर्षमानास्ते त्रेतायां अज्ञिरे पुनः ।

वायुपुराण ८,३३, ४४, ५७, आदि अध्याय ।

#### तस्माच गोऽश्ववत् किंचिउजातिमेदोस्ति देहिनाम् कार्यमेदनिमित्तेन संकेतः कृत्रिमः कृतः ।

अर्थात्-मनुष्यों में गाय और घोडे जैसा कोई जाति भेद नहीं। यह काम के भेद के लिए बनावटी संकेत किये गये हैं।

इतना ही नहीं, विष्णु पुराण ( अंश ४,८,१ ) कहता है—
गृस्समदस्य शौनकश्चातुर्वर्ण्य प्रवर्त्तयिताऽभूत् ।

अर्थात् गृत्समद के पुत्र शौनक ने चातुर्वर्ण्य व्यवस्था प्रवर्तित की। इसी पुराण में दूसरी जगह कहा गया है—

भागेस्य भागेभूमिः अतश्चातुर्वर्ण्यं प्रवृत्तिः । ( चतुर्थ अंश ) ८,९

अर्थात्-भार्ग से भार्गभूमि उत्पन्न हुए, उन से चातुर्वर्ण्य प्रवित्तित हुआ।
महिष जैमिनि का कहना है कि सृष्टि के आदि में पहले चतुर्मुंख (ब्रह्मा) ने
ब्राह्मण ही बनाए। फिर दूसरे वर्ण उन्हीं ब्राह्मणों के वंश में अलग-अलग
उत्पन्न हुए-

ससर्ज ब्राह्मणानमे सृष्टचादौ स चतुर्मुखः सर्वे वर्णाः पृथक् पश्चात् तेषां वंशेषु जज्ञिरे

( पद्म पुराण, उत्कल खण्ड, ३८,४४ )

हरिवंश पुराण में भी कहा है-

पुत्रो गृस्समदस्यापि शुनको यस्य शौनकाः। ब्राह्मणाः क्षत्रियाश्चेव वैदयाः शूदास्तथैव च।

( २९ अध्याय १५,१९,२० )

अर्थात् - गृत्समद के पुत्र शुनक हुए। शुनक से शौनक कहलानेवाले बाह्मण, क्षत्रिय, वैस्य और श्रद्भ बहुत से पुत्र उत्पन्न हुए।

इस के विपरीत बृहदारण्यक उपनिषद् कहती हैं कि पहले क्षत्रिय उत्पन्न हुए। उन्हीं के वंशज बाद को दूसरे वर्ण हुए। उपनिषद् के शब्द हैं—

'' ब्रह्म वा इदमप्र भोसीव् एकमेव तदेकं सन्नेव्यभवत् तच्छ्रे— योरूपमस्यसृजत क्षत्रम् "। (१,४,११)

प्रारम्भ में वर्ण भेद न होने का पता इस बात से भी लगता है कि उपनिषद्, रामायण और महाभारत आदि प्राचीन प्रन्थों में किसी भी नाम के साथ शर्मा, वर्मा और गुप्त आदि वर्ण-सूचक शब्द लगे नहीं मिलते। 'हमारा' समाज १०

महाभारत में कृतवर्मा और महाभाष्य में इन्द्रवर्मा नाम मिलता है। पर वहाँ "वर्मा" वर्ण व्यवस्था का द्योतक नहीं, वरन् वह नाम है जैसे— आजकल श्रीराम में "श्री" रामजीदास में "जी" और भगवानदास में "भगवान" नाम का ही अंश है। वेद में "शर्म में बच्छ" अनेक स्थानों पर मिलता है। पर वहाँ "शर्म "नपुंसकिलंगी है, पुल्लिङ्वाची "शर्मा" वेद में कहीं भी नहीं। "सुशर्मा" शब्द में भी वही "सु—शर्म "हैं; पुल्लिङ्गवाची शर्मा कहीं नहीं। सुष्ठु शृणाति इति सुशर्मा राजा विशेषः (दयानन्द) अर्थात् जो दुष्टोंको दण्ड दे (मारे) वही सुशर्मा राजा है। यहाँ सुशर्मा बाह्मण नहीं है क्षित्रव है। देवशर्मा, विष्णुशर्मा और भद्रशर्मा आदि नामों में "शर्मा "शब्द नहीं, वरन् शर्म है। वही संस्कृत व्याकरण के नियम से दीर्घ हो कर शर्मा बन गया है। "शर्मासि में शर्म यच्छ" में भी शर्मा असि नहीं, वरन् शर्म से असि ही है। नहीं यह बात है कि शर्मन् असि था जिस में न का लोप असिद्ध है। इस लिए दीर्घ न हो सकेगा। कारण कि यह सूत्र है—"न लोपः सुप्स्वर संज्ञातुग्विधिष्ठ कृति। अष्टा० ८,२,२।

ऐसा जान पड़ता है कि आदि काल में मनुष्य-समाज गंगोत्री के निकट गंगा-जल के समान निर्मल था। लोग सात्विक, सरल, सदाचारी और शुद्ध-हदय थे। पहले मनुष्यों की संख्या बहुत कम थी और खान-पान की सामग्री प्रचुर थी। लोग फल-फूल खाकर, सहज में पेट भर लेते थे। कालान्तर में यह समाज वैसा शुद्ध, निर्व्यां जोर सरल न रह सका। तब अपनी-अपनी प्रकृति, रुचि और योग्यता के अनुसार लोग विभिन्न कार्य करने लगे। जैसे आज कल नाना प्रकार के व्यवसाय देखने में आते हैं, वैसे उस समय न थे। उस समय कुछ लोग गाय आदि पशु चराते थे, कुछ शत्रुओं से समाज की रक्षा करते थे और कुछ बालकों को लिखाते-पढ़ाते थे। इस प्रकार ये सब लोग मिलकर एक दूसरे की आवश्यकताओं को पूरा करते थे। जो लोग खेती-बाड़ी करते और पशु चराते थे उनको उस समय की भाषा में वैश्व कहा जाता था। जो शत्रुओं से लड़ते-भिड़ते थे वे क्षत्रिय कहलाते थे और जो पठन-पाठन का काम करते थे उनका नाम बाह्मण था। कहने का तास्पर्य यह कि बाह्मण, क्षत्रिय और वैश्य की यह बाँट जन्म पर नहीं, काम पर थी। वर्तमान हिन्दू-समाज में जो वर्ण-भेद है वह काम की बाँट नहीं काम करनेवालों की बाँट है। इस में

व्यक्ति की योग्यता का विचार न करके केवल जन्म से किसी को ब्राह्मण का काम और किसी को भंगी का काम करने पर ब्राप्य किया जाता है। इसलिए उस पुसतन काल से यह बिलकुल उलटा है। जैसे यूरोप और अमेरिका में कोई अध्यापक, कोई सैनिक और कोई व्यापारी है और वह जन्म से नहीं। वैसे ही उस काल में ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैस्य आदि सांकेतिक नाम थे। काम की बाट होने पर भी उन लोगों में ऊँच-नीच का कोई भाव उत्पन्न न हुआ था। अतएव वेद कहता है—

अज्येष्टासी अकनिष्टास एते संज्ञातरी वावृधः सीमगाय।

ऋग्वेद ५-६०-५

अर्थात् तुममें न कोई उच्च है और न ही कोई नीच। तुम सब भाई हो। इसलिए भाइयों की भाँति अपने अपने भाग में उन्नतिशील बनो।

विभिन्न काम करने वाले लोग एक ही घर में इकट्टे रहतेथे। वेद कहता है—

कारुरहं ततो भिषगुपछप्रक्षिणी नना ।

नानाधियो वस्यवोऽनु गा इव तस्थिमेन्द्रायेन्दो परिस्रव ।

(ऋग्वेद ९-११२-३)

अर्थात् — में एक किव हूँ, मेरा पिता वैद्य हैं, मेरी माता चक्की से अनाज पीसती हैं। विभिन्न व्यवसायों में लगकर हम लोग धन और आनन्द खोजते हैं, जिस प्रकार गोएँ मैदानों में अपना—अपना भोजन खोजती हैं।

आज के हिन्दू-समाज में विभिन्न वर्णों और जातियों के लोग परस्पर 'रोटी-बेटी-व्यवहार नहीं करते। इस से उनका धर्म डूब जाता है और उनकी जाति चली जाती है। पर उस पुरातन काल में ऐसी बात न थी। व्यवसाय के कारण विभिन्न नामों से पुकारे जाने पर भी वे आपस में बेटी-व्यवहार करते थे। ऐसे विवाहों के कुछ उदाहरण आगे दिये जाते हैं। पहले अनुलोम अर्थात् कथित ऊँचें वर्ण के पुरुष का कथित नीच वर्ण की स्त्री के साथ विवाह लीजिए:—

- १ शुक्राचार्व बाह्मण ने राजा प्रियत्रत क्षत्रिय की पुत्री उर्जस्वती से विवाह किया
- २. शृङ्गी ब्राह्मण ने राजा लोमपाद की पुत्री (और राजा दशस्य की: जोद ली हुई पुत्री ) शास्ता से विवाह किया।

- ३. यमदभ्नि ब्राह्मण ने सूर्यवंशी राजा प्रसेनजित की कन्या रेणुका से विवाह किया। इन्हीं के पुत्र परशुराम थे।
- ४. ऋचीक ब्राह्मण ने राजा गाधि क्षत्रिय की कन्या सत्यवती से विवाह किया।
- ५. पिप्पलाद ब्राह्मण ने क्षत्रिया पद्मा से विवाह किया। (शिवपुराण, उत्तरार्द्ध, अध्याय ३०)
  - ६. अगस्त्य ब्राह्मण ने क्षत्रिया लोपामुद्रा से विवाह किया।
  - ७. दिवक्व ब्राह्मण ने राजा जानश्रुति क्षत्रिय की कन्या से ।
  - ८. सौभरि ब्राह्मण ने राजा मांधाता क्षत्रिय की कन्या से।
- ९. विस्वामित्र ने देवलोक की अप्सरा मेनका से शकुन्तला उत्पन्न की। शकुन्तला का विवाह राजा दुष्यन्त से हुआ। उन का पुत्र भरत हुआ। इसी भरत के नाम पर इस देश का नाम भरतलण्ड पड़ा। (देवीभागवत पुराण, स्कंध ४)
- १०. भीमसेन ने हिडम्बा नाम की राक्षसी से विवाह किया। उनका पुत्र घटोत्कच हुआ।

अब प्रतिलोम अर्थात् कथित नीच वर्ण के पुरुष के उच्च वर्ण की स्त्री के साथ विवाह के उदाहरण सुनिए:—

৭. राजा प्रियंत्रत क्षत्रिय ने विस्वकर्मा ब्राह्मण की बेटी वर्हिष्मती से विवाह किया।

वायु पुराण अध्याय २८ में लिखा है कि कर्दम ऋषि की कन्या काम्या (विष्णु पुराण में इस का नाम कन्या लिखा है) राजा प्रियनत (क्षत्रिय) को ब्याही गई। काम्या से प्रियनत के दस पुत्र और दो पुत्रियाँ हुई। इन्हों-ने क्षत्रिय वंश का विस्तार किया।

- २. राजा नीप क्षत्रिय ने शुकाचार्य ब्राह्मण की पुत्री कृत्वी से विवाह करके ब्रह्मदत्त को जन्म दिया (भागवत पुराण स्कंथ ९।२१) इसी कुल में मुद्गल उरपन्न हुआ जिस के नाम पर ब्राह्मणों का मीद्गल्य गोत्र चला।
- ३. राजा ययाति क्षत्रिय ने शुकाचार्य ब्राह्मण की पुत्री देवयानी से विवाह किया। इन के पाँच पुत्र हुए।

४. प्रमत्ता ब्राह्मणी का विवाह एक नाई के साथ हुआ । इन के पुत्र मतङ्ग महामुनि थे। (महाभारत, अनुशासन पर्व, अध्याय २२)

५. कर्दम ऋषि की कन्या अरुखती और नेश्या\* के पुत्र वसिष्ठ मुनि का विवाह हुआ। इनके पुत्र का नाम शक्तृ या शक्ति था। इस का विवाह चाण्डाल कन्या अरहरयन्ती से हुआ। इन का पुत्र पराशर था। देखो लिङ्गपुराण, पूर्वार्द्ध, अध्याय ६३ और शिवपुराण पूर्वार्द्ध खण्ड १ अध्याय १३)। पराश्वर ने धीवर कन्या सत्यवती से वेदव्यास को उत्पन्न किया। वेदव्यास से कौरव और पाण्डव हुए।

यह सूची और भी लंबी की जा सकती है। श्रीयुत् परमेष्ठीदास जैन, 'न्यायतीर्थ' ने अपने "विजातीय विवाह मीमांसा" नामक प्रन्थ में जैन साहित्य से भी आन्तर्वणीय विवाहों के बहुत से उदाहरण दिए हैं। उन में से कुछ आगे उद्धृत किए जाते हैं:—

- १. राजा श्रेणिक (क्षत्रिय) ने ब्राह्मण-कन्या नन्दश्री से विवाह िकवा था और उस से अभय कुमार नाम का पुत्र उत्पन्न हुआ था।—भवतो विप्र कन्यायां सुतोऽभूदभयाह्वयः)। (उत्तर पुराण, पर्व ७४, श्लोक ४२३-२९)
- २. राजा श्रेणिक (क्षत्रिय) ने अपनी पुत्री धन्त्रकुमार वैश्य को दी थी। (पुण्याश्रव कथा कोष)।
- ३. राजा जयसेन ( क्षत्रिय ) ने अपनी पुत्री पृथ्वी सुन्दरी प्रीतिंकर ( वैक्ष्य ) को दी थीं। ( उत्तर पुराण, पर्व ७६, स्लोक ३४६–४७ )
- ४. भविष्यदत्त (वैश्य) ने अर्रिजय (क्षत्रिय) राजा की पुत्री भविष्यामुरूपा से विवाह किया था और हस्तिनापुर के राजा भूपाल की कन्या स्वरूपा (क्षत्रिया) को भी ज्याहा था। (पुण्याश्रव कथा कोष)

# उतासि मैत्राबरुणी वसिष्ठोर्वस्या ब्रह्मन् मनसोऽघि जातः ।

(寒• りきき199)

अर्थात्—मित्रावरुण के औरस और स्वर्ग की अप्सरा उर्वशी के गर्भ से विसिष्ट का जन्म हुआ।

गणिका-गर्भ-सम्भूतो वसिष्ठश्च महामुनिः तपसा बाह्यणी जातः संस्कारस्तव कारणम् । भविष्यपुराण, १,४२,४९ हमारा समाज १४:

५. वारुदत्त (वैश्व ) की पुत्री गन्धर्वसेना वसुदेव (क्षत्रिय) को ब्याही थी। (हरिवंश पुराण)

- ६. उपाध्याय (ब्राह्मण ) सुमीव और वशोधीव ने भी अपनी दो कन्याएँ क्सुदेव कुमार (क्षत्रियः) को ब्याही थीं। (हरिवंश पुराण )
- ७. महाराजा उपश्रेणिक (क्षत्रिय) ने भील-कन्या तिलकवती से विवाह किया और उस से उत्पन्न पुत्र चिलाती राज्याधिकारी हुआ। (श्रेणिक-चरित्र)
- ् ८. अग्निभूत स्वयं ब्राह्मण था। पर उसकी एक स्त्री ब्राह्मणी थी और एक वैंक्ष्य थी। यथाः—

विमस्तन्नामिभूताल्यस्तस्यैका नाझणी प्रिया । परा वैदय सुता, स्तुनाझण्यां शिवभूतिभाक् । दुहिता चित्रसेनाऽऽल्या विट्सुतायामजायत ।

( उत्तरपुराण पर्व ७५, इलोक ७१-७२ )

- अप्रिभृत की वैश्य पत्नी से चित्रसेना कन्या हुई और वह देवशर्मा ब्राह्मण से ब्याही गई। ( उत्तर पुराण, पर्व ७५ श्लोक ७३ )
- १०. राजा धनपति ( क्षत्रिय ) की कन्या पद्मा को जीवंधर कुमार ( वैश्य ) ने ब्याहा था। ( क्षत्रचूडामणि, लम्ब ५, स्लोक ४२-४९ )
- 99. नागकुमार ने तो वेश्या-पुत्रियों से भी विवाह किया था। फिर भी उन्होंने दिगम्बर मुनि की दीक्षा प्रहण की थी (नाग कुमार चरित्र) इतना होने पर भी वे जैनियों के पूज्य रह सके।
- १२. जीवंधर कुमार क्षत्रिय थे। उन्हों ने वैश्रवणदत्त वैश्व की पुत्री सुरमंजरी से विवाह किया था (उत्तर पुराण, पर्व ७५ क्लोक ३४८—३७२)। इसी प्रकार कुमारदत्त वैश्व की कन्या गुणमाला का भी विवाह जीवंधर स्वामी के साथ हुआ था। (उत्तर॰ पर्व ७५)। इस के अतिरिक्त जीवंधर ने धनपति (क्षत्रिय) राजा की कन्या पद्मोत्तमा को विवाहा था।

और लीजिये — चन्द्रगुप्त ने एक ब्राह्मण-कन्या से विवाह किया। उस से अशोक के पिता का जन्म हुआ। अशोक ने भी जाति भेंद को तोड़ कर विवाह किया। उस का एक वैदय-कन्या से विवाह हुआ। हर्ष ब्राह्मण था। पर उसने अपनी लड़की एक अत्रिय से ब्याह दी। विक्रमादिस्य का यज्ञाचार्य व्याधकर्मा एक व्याध की सन्तान था जिस का विवाह एक ब्राह्मणी से हुआ था। कृष्णभट्ट ब्राह्मण था।

पर उसका प्रेम एक चाण्डाल-कन्या से हो गया। इसी ने "मातङ्ग पन्थ " चलाया।

यही नहीं कि पूर्वकाल में आन्तर्वणीय-विवाहों पर कोई स्कावट न थी, वरन् एक वर्ण का मनुष्य यदि दूसरे वर्ण का व्यवसाय करता था तो उसे बुरा नहीं समझा जाता था। अतएव हम देखते हैं कि द्रोणाचार्य और कृपाचार्य दोनों बाह्मण थे, पर वे महाभारत के युद्ध में लड़े थे, यद्यपि लड़ना बाह्मण का नहीं, वरन् क्षत्रिय का काम माना गया है। इसी प्रकार, कर्ण स्तुपुत्र कहलाते थे। स्तुत का काम लड़ाई में लड़ना नहीं। पर दुर्योधन ने कर्ण को अपना सेनापति बनाया था। विदुर दासी-पुत्र होकर भी राज-मंत्री का कार्य करते थे। स्वयं अकृष्ण क्षत्रिय थे। पर उन्होंने गीता का धर्मोपदेश किया, जो कि क्षत्रिय का नहीं, वरन् बाह्मण का काम है। हम देखते हैं, इस व्यवसाय-बंदी को तोड़ने के लिए कभी किसी ने इन लोगों की निन्दा नहीं की।

जान पड़ता है कि महाभारत-काल में ही कई पोथियाँ और धर्मशास्त्र ऐसे बन गये थे जो आन्तर्वणीय विवाहों का निषेध करते थे। ऐसी दशा में जनता के लिए बड़ी किनाई हो गई होगी कि किसकी व्यवस्था मानें और किसकी न मानें। इस उलझन को सुलझाने के लिए ही महाभारत में कहा गया है— \* "तर्क अनिश्चित है, श्रुतियों का आपस में मतभेद है, कोई भी एक ऐसा स्मृतिकार ऋषि नहीं जिस का मत प्रमाण माना जाता हो। धर्म का तत्त्व गहरी गुफ़ा में छिपा है; इस लिए वही पंच ठीक है, जिस से कोई एक महापुरुष चला है।"

हम ने ऊपर एक नहीं, अनेक ऐसे महाजनों के नाम दे दिए हैं जिन्होंने जाति-भेद को तोड़ा था।

<sup>\*</sup> तर्कोऽप्रतिष्ठः श्रुतयो विभिन्नाः नैको ऋषिर्यस्य मतं प्रमाणम् । धर्मस्य तत्वं निहितं गुहायां महाजनो येन गतः स पंथाः ॥ महाभारत वनपर्व अध्याय ३१३, स्टोक १७

# तीसरा परिच्छेद

# श्द्र कौन है ?

ने बताया हैं कि विभिन्न प्रकार के व्यवसाय करने से एक ही वंदा के लोग अध्यापक (ब्राह्मण) सैनिक (क्षित्रिय) और विणक् (वैदय) कहलाने लगे थे। पर श्रद्धों के संबंध में विद्वानों का मत भेद है। कुछ लोगोंका कहना है कि आर्य लोग बाहर से भारत में आए थे और उन्होंने यहाँ के जिन आदिवासियों को जीत कर अपना दास या सेवक बनाया उन्हों का नाम श्रद्ध है। उनका यह भी कहना है कि आर्य लोग गोरे और श्रद्ध काले रंग के थे। पर यह मत अब खण्डित हो चुका है। अब अधिकांश विद्वान् आयों को बाहर से आया आक्रमणकारी नहीं मानते। वेद में किसी ऐसी घटना का उल्लेख नहीं मिलता जो आयों के बाहर से भारत में आने को प्रमाणित करती हो।

श्री॰ पी॰ टी॰ श्रीनिवास आयंगर किखते हैं:--

" जिन मंत्रों में आर्य, दास और दस्यु शब्द आए हैं उनकी सावधानी से परीक्षा करने पर पता लगता है कि ये शब्द वंश के नहीं वरन धर्म-मत के दोलक हैं। ये शब्द सब से अधिक ऋग्वेद संहिता में मिलते हैं। वहाँ "आर्य" शब्द मंत्रों में ३४ बार आया है। इन मंत्रों में सब मिला कर १,५३,९७२ शब्द हैं। इस शब्द का इतनी थोड़ी बार आना ही इस बात का प्रमाण है कि जो जातियाँ अपने को आर्य कहती थीं वे आफ्रमणकारी नहीं थीं जिन्होंने देश को जीत कर लोगों का नाश कर दिया हो। कारण यह कि आफ्रमण करने वाली जाति स्वभावतः ही अपनी सफलताओं की निरन्तर डींग हाँका करती हैं।"

### १. माधवाचार्य के भाष्य सहित वजुर्वेद।

इसी प्रकार प्रोफेसर डी॰ एस॰ त्रिवेद कहते हैं कि "वेद में निद्यों को 'मेरी गंगा, मेरी वमुना और मेरी सरस्वती कहकर संबोधन किया गया है। कोई भी विदेशी, नदी को ऐसे परिचित और प्रेम-भरे ढंग से संबोधन नहीं करता। जबतक कि बहुत दिन वहाँ रहने से उसमें उसके प्रति प्रेम न उरपन्न हो गया हो।"

आर्य और श्रद्ध का भेद शरीर की रंगत के कारण भी नहीं माना जा सकता। कारण यह कि राम और कृष्ण जैसे आर्थों के अनेक महापुरुष गोरे नहीं, स्याम वर्ण के थे।

वेद में अनेक स्थानों पर "आर्य " को दास, दस्यु और श्रूद का प्रतियोगी कहा है। ऋग्वेद एक जगह कहता है—हे इन्द्र, आर्यों को पहचान और उनको जो दस्यु हैं। व्रतहीनों को शासन में रखकर यजमान के वश में ला। इसी प्रकार दूसरी जगह कहा है—हे इन्द्र, जो हमें मारना या दास बनाना चाहता है, वह चाहे दास हो और चाहे आर्य, उसके शक्ष को हम से दूर-परे हटा दे। तीसरी जगह कहा है—हे धर्मात्माओं के पित, रुकावट डालनेवाले आर्यों और रुकावट डालनेवाले दासों को मारो, हमारे शत्रुओं को परे हटाओ।

इसी प्रकार अथर्व वेद (४-२०-४) में कहा है—उस ओषि को सहस्रों नेत्रों वाले देव ने मेरे दाहिने हाथ पर रखा है। उस से में सब को देखता हूँ, चाहे वह श्रद्ध है और चाहे आर्य।

- 1. The Original Home of Aryans-by D. S. Triveda—Annual of the Bhandarkar Oriental Research Institute Vol. XX. P. 62.
  - २. विजानीद्यार्थान् ये च दस्यवो । वर्हिष्मते रन्धया शासदवतान् । ऋग्वेद १-५१-८
  - ३. अन्तर्यच्छ जिघांसतो, वज्रमिन्द्राभिदासतः । दासस्य वा मघवन्नार्यस्यवा, सनुतर्यवया वधम् । ऋजेट १०-१०२-३
  - इतो वृत्राण्यार्या, इतो दासावि सत्पती ।
     इतोबिश्वा अपद्विष: । ऋ. ६-६०-६

फिर वही वेद दूसरी जगह कहता है—मुझे देवताओं में प्यारा बना, मुझे राजाओं में प्यारा बना। चाहे शृद्ध हो या आर्य, उन सब का मुझे प्यारा बना।

इस से स्पष्ट है कि आर्य और श्रद्ध आपस में प्रतियोगी हैं। अर्थात्ः जो आर्य है वह श्रद्ध नहीं।

ऋग्वेद में एक जगह कहा है—अपनी भुजा में वज्र लिए और अपने बल पर भरोसा किए वह दासों के दुर्गों को तोड़ता हुआ विचरता है। हे विज्ञन, पहचानता हुआ तू दस्यु के लिए शस्त्र को फेंक। हे इन्द्र, आयों के विजय और यश को बढ़ा।

पर इन से यह स्पष्ट नहीं कि शृद्र, दास या दस्यु और आर्य का यह भेद वंशगत या जातिगत था। इनका भेद सांस्कृतिक और आचारगत ही जान पड़ता है। अन्वथा " कृण्वन्तो विश्वमार्यम् " (ऋ॰ ९-६३-५) अर्थात् सारे विश्व को आर्य बनाने का जो उपदेश वेद देता है वह साध्य नहीं हो सकता। हीन-चिरत्र मनुष्य को तो सच्चिरत्र बनाया जा सकता है पर एक मंगोल जाति के मनुष्य को यहूदी या आर्य जाति का नहीं बनाया जा सकता। आर्य उन लोगों को कहते थे जो सामाजिक नियमों का पालन करते और वैदिक धर्म के अनुवायी थे। इन के विपरीत दास, दस्यु और शृद्ध वे लोगः जान पड़ते हैं जो सामाजिक नियमों का पालन नहीं करते थे, जो अवती या वेद-विरोधी थे। महाभारत आदि परवर्ती ग्रन्थ भी इसी बात का समर्थन करते हैं।

महाभारत के शान्ति पर्व में भरद्वाज के प्रश्न का उत्तर देते हुए भृग्र ने कहा था कि ब्राह्मणों का वर्ण (रंग) सफेद हैं, क्षत्रियों का लाल, वैश्यों का पीला

अथर्व १९-६२-१

पद्पाठ में इस मंत्र का ''आर्यः आर्याय, आर्ये '' पाठ स्पष्ट करे दिया है।

२. स जातुभर्मा श्रद्धान भोजः पुरो विभिन्दस्याद् वि दासीः । विद्वान् विज्ञन् दस्यवे हेतिमस्य, आर्यं सहोवर्धया खुन्ममिनद्र । ऋ. १-१०३-३

९ प्रियं मा कृणु देवेषु, प्रियं राजसु मा कृणु।
प्रियं सर्वस्य पश्यत हत शृद्ध उतार्थे।

और शहों का काला। इसपर भरहाज ने कहा कि यदि रंगत में ही वर्ण है तब तो सभी वर्णों में वर्ण-संकर पाये जाते हैं। अर्थात् बहुतेरे ब्राह्मण काले हैं, बहुतेरे शह गोरे हैं, अनेक क्षत्रियों का रंग पीला है और बहुतेरे वैस्य लाल रंग के हैं। इस पर भृगु ने उत्तर दिया —

एक वर्ण की दूसरे वर्ण से कोई विशेषता नहीं। जगत में ब्रह्मा ने पहले सब ब्राह्मण ही बनाए थे। बाद को वे ब्राह्मण विभिन्न कर्म करने के कारण विभिन्न वर्ण के कहलाने लगे। जो ब्राह्मण काम और भोग में लिप्त, तेज़ तिबयत, कोधी, साहसी, और अपना ब्राह्मण का कर्म खाग करके राजसी लाल रंग के बन गये, वे क्षत्रिय कहलाने लगे। इसी प्रकार जो ब्राह्मण गो आदि का पालन और खेती—बाड़ी करने लगे वे अपने ब्राह्मण धर्म का त्याग करके पीले रंगवाले ब्राह्मण वैश्य कहलाने लगे। इसी प्रकार जो ब्राह्मण हिंसक, झुठे और लोभी बन गये और सब प्रकार के काम करके रोटी कमाने लगे, वे शौच या स्वच्छता को छोड़नेवाले काले रंग के ब्राह्मण श्रद्ध कहलाने लगे। इन कर्मों से ब्राह्मण ही अलग—अलग वर्ण के बन गये। इस लिए उनके लिए यज्ञ-क्रिया और धर्म का निषेध नहीं। इन चारों वर्णों का वेद

निषदोषोऽस्ति वर्णानां सर्वं ब्राह्ममिदं जगत्।
ब्रह्मणा पूर्वसृष्टंहि कर्मनिर्वर्णतां गतम्॥ १०॥
कामभोगप्रियास्तीक्ष्णाः क्रोधनाः प्रिय—साहसाः।
व्यक्तस्वधर्मा रक्तांगास्ते द्विजाः क्षत्रतां गताः॥ ११॥
गोभ्योवृत्ति समास्थाय पीताः कृष्युपजीविनः।
स्वधर्माञ्चानुतिष्ठन्ति ते द्विजाः वैद्यतां गताः॥ १२॥
हिंसानृतप्रियाः छुब्धाः सर्वकर्मोपजीविनः।
कृष्णाः शौचपरिश्रष्टास्ते द्विजाः शृद्रतां गताः॥ १३॥
इत्येते : कर्मभिर्व्यस्ताः द्विजा वर्णान्तरं गताः॥ १३॥
धर्मो यज्ञक्रिया तेषांनित्यं न प्रतिषिध्यते॥ १४॥
इत्येते चतुरो वर्णा येषां ब्राह्मी सरस्वती।
विहिता ब्रह्मणा पूर्वं छोभादज्ञानतां गता ॥ १५॥

हमारा समाज २०

में अधिकार है। ब्रह्मा का यही पूर्व विधान है। लोभ के कारण ही लोगों में अज्ञान छ गक्षा है।

महाभारत ( शान्तिपर्व, अध्वाय १८९ ) में भरद्वाज भृगु से पूछते हैं कि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्व और शुद्ध कैसे होते हैं । इस पर भृगु ने उत्तर दिया है—

जो व्यक्ति विधिपूर्वक सुसंस्कृत, पिवन्न-साफ, वेद के अध्ययन में लगा हुआ, षट्कर्मवाला, सदाचारी, विद्याशाली, गुरुप्रिय, नित्यवती और सत्यपरायण हैं वही ब्राह्मण हैं। जिस में सत्य, दान, मैंत्री, आनृशंस्य, लज्जा, क्षमा, और तप हैं वही ब्राह्मण हैं। इसी सिलसिले में भृगु आगे कहते हैं कि जो नित्य सब तरह की वस्तुएँ खाता है, जो अशुचि (मैला) है, जो सब प्रकार के अच्छे- कुरे कर्म करता है, जो वेद को छोड़ कर आचार-हीन हो गया है, वही शह है।

इतना ही नहीं, भृगु यह भी कहते हैं कि यदि ऊपर कहे ब्राह्मण के लक्षण श्रद्ध के यहाँ उत्पन्न हुए बालक में पाए जायँ तो वह बालक श्रद्ध नहीं कहला सकता और यदि ये लक्षण जन्म के ब्राह्मण में नहों तो वह ब्राह्मण नहीं।

इसी प्रकार वनपर्व में कहा है कि जिन्हों ने कोध और मोह छोड़ दिया है उन्हें देवता लोग ब्राह्मण कहते हैं। जो जितेन्द्रिय हैं, धर्मपरायण हैं, पवित्र हैं, स्वाध्याय में लगे हैं, जिन्होंने काम और कोध को जीत लिया है उन्हें देवता लोग ब्राह्मण कहते हैं ( अध्याय २०५।३३-३६ )।

इसी वनपर्व में युधिष्ठिर कहते हैं कि चिरित्र से ही मनुष्य ब्राह्मण बनता है। अच्छे चिरित्र से सभी लोग ब्राह्मण हो सकते हैं; ग्रद्ध के घर जन्म लेने वाले व्यक्ति का भी चिरित्र यदि अच्छा है तो वह ब्राह्मणस्व प्राप्त करता है।

- सर्वमक्ष-रितिनित्यं सर्वकर्मकरोऽशुचिः ।
   स्यक्तवेदस्वनाचारः स वै शूद्ध इति स्मृतिः । शान्ति पर्व ।
- २. शुद्धे चैतद्भवेरछक्ष्यं द्विजेचैतस्मविद्यते । न वै शुद्धो भवेष्युद्धो ब्राह्मणो ब्राह्मणो न च ।
- सर्वोऽयं ब्राह्मणो छोके वृत्तेन तु विश्वीयते।
   वृत्ते स्थितस्तु शूद्रोऽपि ब्राह्मणस्वं नियच्छति। अनु० १४३, ५१

सदाचार और कर्म से ही श्रद्ध बाह्मण होता है और बैस्य क्षत्रिय होता है। सत्कर्म के फल से आगम-संपन्न श्रद्ध संस्कृत हो कर द्विजत्व प्राप्त करता है। बाह्मण भी बुरे चित्र और सर्व-संकर भोजन करने से बाह्मणत्व से गिर कर श्रद्ध हो जाता है। धर्म की सहायता से श्रद्ध भी बाह्मण होता है और धर्म से गिर कर बाह्मण भी श्रद्ध हो जाता है। कुल या वीर्य से कोई बाह्मण नहीं होता। चाण्डाल में भी यदि वृत्त हो तो हे युधिष्ठिर, वह बाह्मण हैं। मनु भी एक जगह कहता है कि श्रद्ध बाह्मण बन सकता है और बाह्मण श्रद्ध। धनि स्मृति कहती है— शराब और मांस बेचनेवाला बाह्मण श्रद्ध कहलाता है। वै

ऐसे ही और भी अनेक प्रमाण मिलते हैं। जो पाठक इस विषय में अधिक प्रमाण देखना चाहें वे श्रीमत् स्वामी समाधिप्रकाश आरण्य (बहरपुर ज़िला फ़रीद-पुर) की बंगला पुस्तक "जातिकथा" देखें। इन से पता लगता है कि श्रद्र कोई जाति या वंशगत नाम न था। वरन् विशेष कर्म करनेवाले या विशेष गुण और स्वभाव के मनुष्य को ही श्रद्ध कहा जाता था। विद्वहर डा. भीमराव अम्बेडकर अपनी अँगरेजी पुस्तक "श्रद्ध कौन थे" में निम्न लिखित परिणामों पर पहुँचे हैं—

- एभिस्तुकर्मभिर्देवि शुभैराचिरितैस्तथा ।
   शूदो बाह्मणतां याति वैश्यः क्षत्रियतां बजेत् ॥ अनु० १४४, २६
- २. एतैः कर्मफडेर्देवि न्यूनजातिकुछोद्भवः । शूद्रोऽप्यागमसंपन्नो द्विजो भवति संस्कृतः । अनु० ४६
- ब्राह्मणोवाऽप्यसद्वृत्तः सर्वं संकर भोजनः ।
   ब्राह्मण्यं स समुत्सृज्य शूद्रो भवति तादशः । ४४
- ४. बाह्मणो वा च्युतो धर्माद्यथा शूद्ध स्वमस्नुते । अनु० ५९
- प. न कुळेन न जात्या च िकयाभिर्वाह्मणो भवेत ।
   चाण्डाळोऽपि हि वृत्तस्थो ब्राह्मणः स युधिष्टिर ॥ महाभारत
- ६. शूद्रोब्राह्मणतामेतिब्राह्मणश्चेति शूद्रताम् । क्षत्रियाज्जातमेवं तु विद्याद्वैदयात्त्रयेव च ॥ मनु. १०-६५
- विकेता मधुमांसानां स विप्त: शूद्ध डच्यते । क्लोक ३००

हमारा समाज २२

- (१) श्रद्ध सूर्यवंशी आर्य थे।
- (२) एक समय था जब आयों में केवल तीन ही वर्ण थे, अर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य ।
- (३) श्रद्ध कोई अलग वर्ण नथा। वे भारतीय आर्य समाज में क्षत्रिय वर्ण के ही एक भाग माने जाते थे।
- (४) ग्रूद राजाओं और ब्राह्मणों में निरन्तर झगड़ा रहता था। इसमें ब्राह्मणों को अत्याचार और अपमान सहन करने पड़ते थे।
- (५) इन अत्वाचारों और कट्टों के कारण ब्राह्मणों में शूदों के प्रति घृणा उत्पन्न हो गई। इससे ब्राह्मणों ने शूदों का उपनयन कराने से इनकार कर दिया।
- (६) उपनयन न होने से शृद्ध, जो मूलतः क्षत्रिय थे, सामाजिक रूप से पतित हो गये और उनका पद वैश्यों से भी नीचे चला गया। इस प्रकार उन का चौथा वर्ण हो गया।

श्रद्ध के गुण-कर्म के संबंध में भी सब विद्वानों का एक मत नहीं। आर्य समाज के कुछ विद्वान् उसे श्रद्ध समझते हैं जो लिखाने-पढ़ाने पर भी कुछ न सीख सके। जो मूर्ख और भोंदू हो, जो केवल शारीरिक श्रम कर सके। जो बौद्धिक कार्य के अयोग्य हो। कांगड़ी गृहकुल के स्वर्गीय आचार्य रामदेव जी का यही मत था। इस के विपरीत कुछ विद्वान् लोहार, बढ़ई, कुम्भकार आदि शिल्पयों को भी श्रद्ध कहते हैं। इतना ही नहीं, कुछ लोग—"शुक्षिप्रं उन्दित " और "तपसे शुद्धं" के प्रमाण से उसे श्रद्ध कहते हैं जो शीघ्र पसीने से गीला होता है, अर्थात् जो कठिन श्रम करता है।

मनुस्मृति आदि में ब्राह्मण के लिए शृद्ध राजा के राज्य में रहने का जो निषेध है, उस से यह प्रमाणित होता है कि '' शृद्ध '' लोग राजा भी होते थे। मनु के समय में शृद्धों के यहाँ दास या. गुलाम होते थे। शृद्धों में कुछ लोग

और मनु. ४-२१५ और मनु ३-६३

- २. न शूद्र राज्ये निवसेबाधार्मिक जनावृते ॥ मनु. ४—६१
- इ. दास्यां वा दासदास्यां वा यः शूद्रस्य सुतो भवेत् । मनु. ९--१७९

१. बजुर्वेद का स्वाध्याय, अध्याय ३०, पुरुषमेध-प्रकरण, पृष्ठ १६७, लेखक श्रीपाद दामोदर सातवलेकर।

अच्छे धनवान् भी थे। क्योंकि मतु कहता हैं कि क्षत्रिय अपनी आपत्ति को भुजा के पराक्रम से, वैश्व तथा राद्र धन देकर और ब्राह्मण होम करके दूरकरें।

जगर दिए प्रमाणों से यद्यपि पता लगता है कि "ग्रह " किसी अलग जाति का नाम नहीं था, वरन् गुण, कर्म, स्वभाव के कारण कोई व्यक्ति ब्राह्मण और कोई ग्रह कहलाता था, तो भी अनेक स्थलों पर ऐसे भी वचन मिलते हैं जिनसे झलकता है कि ग्रह कोई पृथक् जाति थी। उदाहरणार्थ अष्टाध्यायी अध्याय ४, पाद १, सूत्र ४ में "ग्रहा" का अर्थ—एक ग्रह ब्री और "ग्रही" का अर्थ गृह की ब्री मिलता है। महाभाष्यकार के समय में भी ब्राह्मण को बनाने वाला तप, वेद और योनि (जन्म) तीनों को माना जाता था। आचार्य क्षितिमोहन सेन लिखते हैं कि "कलकते के छपे हुए महाभारत के नवें अध्याय में बहुत—सी नदियों और जनपदों के नाम हैं। उस जगह आभीरादि के पश्चात् भीर—दरद, काश्मीरादि के साथ शहर का भी उल्लेख हैं—गृहभीराश्च दरदा; काश्मीराः पशुभिः सह (भीष्मपर्व ९१६०)। द्रोणपर्व में शिवियों और ग्ररसेनों के साथ ग्रहों का भी उल्लेख हैं—शिवयः ग्रसेनाश्च मळ्ये सह (६,६)। इसी प्रकार पुराणों में अनेक स्थानों पर आभीर आदि के साथ 'ग्रह ' का भी उल्लेख पाया जाता है।"

- अत्रियो बाहुवीर्येण तरेदापदमारमनः ॥ धनेन वैश्यशूदौ तु जपहोमैद्विंजोत्तमः ॥ मनु १९।३४
- २. सर्वे एते शब्दाः गुणसमुदायेषु वर्तन्ते, ब्राह्मणः क्षत्रियो, वैदयः शूदः इति ।

आतश्च गुणसमुदाये एवं झाह—तपः श्रुतं च योनिश्च एतर् ब्राह्मणकारणम् ।

तपः श्रुताभ्यां यो हीनो जाति ब्राह्मण एव सः ॥ यथा गौरः शुक्याचारः, पिङ्गल, कपिछकेशः इत्येतान् अपि अभ्यन्तरान् ब्राह्मण्ये गुणान् कुर्वन्तीति ।

पातञ्जल महाभाष्य, ५-१-११५ ( तेन तुल्यं किया वेह्रतिः )

३. "भारतवर्ष में जातिभेद, " पृष्ठ २०-२१। प्रकाशक, अभिनव भारती अपन्यमाला, १७१-ए, हरिसन रोड, कलकता। हमारा समाज २४

इस से टपकता है कि भीर, दरद, आदि की भांति शद्ध भी कोई अलग मानव-श्रेणी रही होगी। बाद को ये सब आयों में अन्तर्भृत हो गई।

इस गड़बड़ का कारण यह जान पडता है कि स्मृतिवाँ और शास्त्र, जिस रूप में वे इस समय मिळते हैं, उस रूप में वे एक समय में नहीं लिखे गये थे। मूल लेखक ने अपने प्रन्थ में जो कुछ लिखा, बाद को उस में दूसरे लोग मिलावट करते गये। कहते हैं, महाभारतः मूल केवल चार सहस्र श्लोकों का था। पर आज उस में चार लाख से भी। अधिक श्लोक हैं। प्राचीन काल में प्रिण्टिडग प्रेस नहीं था। पुस्तकें हाथ से लिखी जाती थीं। इसलिए उनमें मिलावट करना बहुत सरल था। कहने का ताःपर्य यह कि हमारी स्मृतियाँ और धर्म-शास्त्र किसी एक समय की सामाजिक व्यवस्था का चित्र नहीं, वरन् इन में विभिन्न कालों के रीति-रिवाजों और सामाजिक नियमों का वर्णन हैं। यदि मनुस्मृति को ही देखा जाय तो उस में भी अनेक परस्पर विरोधी बातें मिलती हैं। एक जगह मांस-मदिरा<sup>8</sup> के सेवन को पाप बताया है तो दूसरी जगह उस में कोई दोष<sup>ै</sup> नहीं माना । एक जगह ब्राह्मण गुण-कर्म से माना है तो दूसरी जगह जन्म से। एक ही लेखक दो परस्पर विरोधी बातें नहीं कह सकता। इसलिए मानना पडेगा कि मनुस्मृति किसी एक समय में, किसी एक व्यक्ति ने नहीं लिखी, बरन् विभिन्न कालों के लोग अपने-अपने समय में उस में

१ वर्जयेन्मधु मांसं च । मनु. २। १५७ भीर
 न कृत्वा प्राणिनां हिंसां मांसमुत्पचते क्रचित् ।
 नच प्रणिवधः स्वर्थेस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत् ॥ मनु. ५–४८

् अर्थात्-प्राणियों की हिंसा किए बिना मांस नहीं मिल सकता और प्राणियों को मारने से कभी स्वर्ग नहीं मिलता। इस लिए मांस न खाए।

- २. न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफछा ॥ मनु० ५-५६
- उत्तमांगोञ्जवाद् अधिष्ठचाद्ब्रह्मणश्चैवधारणात्
   सर्वंद यैवास्यसर्गस्य धर्मतो ब्राह्मणः प्रश्वः ॥ मनु० १-९३ और ९९

श्लोक डालते रहे हैं। मनु स्वयं भी कहता ह कि युगों के निकृष्ट होने के अनुसार मनुष्यों के धर्म सत्ययुग में और हैं, त्रेता में और, द्वापर में दूसरे और किलयुग के और। इतना ही नहीं, वरन् यहाँ तक भी कहा गया है कि मनु-स्मृति किलयुग के लिए नहीं-वह सत्य युग के लिए हैं। त्रेता युग के लिए गौतम स्मृति, द्वापर के लिए शाह्ख लिखित और किलयुग के लिए पाराशर स्मृति हैं।

- अन्ये कृतयुरो धर्माक्केतायां द्वापरे परे ।
   अन्ये किख्यो नृणां युगहासानुरूपतः । मनु. १-८५
- २. कृते तु मानवः धर्मास्रेतायां गौतमः स्मृताः । द्वापरे शाङ्खिष्ठिखिताः कछौ पाराशरा स्मृताः ॥ ( लघु पाराशर, अध्यात्र १, श्लोक २३–२४ )

# चौथा परिछेच्द

# शास्त्र-मर्यादा

क्र गुरू जी विद्यार्थियों को पढ़ाया करते थे। एक दिन यह सोचकर कि विद्याधर सब शास्त्र पढ़ चुका है, सुन्दर है, बलिष्ठ है, गुरू जी ने अपनी सुशिक्षिता इकलौती बेटी इन्दिरा उसे ब्याह दी। गुरू जी धनवान थे, इसलिए विद्याधर को घर पर ही रख लिया।

एक दिन उन्होंनें प्रेम से कहा-बेटा, कुछ काम किया करो, निकम्मे बैठे रहना अच्छा नहीं; शास्त्राज्ञा है—उचोग: खड़ु कर्त्तव्यः।

दूसरे दिन सबेरे गुरू जी देव-दर्शन कर घर लीटे तो क्या देखा कि विद्याधर कुदाल लेकर घर की नींव खोद रहा है।

पूछा---" क्या कर रहे हो?"

उत्तर मिला—" उद्योग।"

"ऐसे उद्योग से तो तुम्हारा कुछ न करना ही अच्छा है।" गुरू जी ने अपना माथा ठोंका।

सुहागरात आई। इन्दिरा शृङ्गार कर के सोनै के कमरे में पहुँची। विद्याधर उपट से पलंग पर बैठा था। इन्दिरा के सोन्दर्य पर मुग्ध होकर सोचने लगा कि शास्त्र—वचनानुसार रूपवती भार्या शत्रु होती है—भार्या रूपवती शत्रुः। इसलिए पहले इसे कुरूपा बनाकर शत्रु के बजाय मित्र बना लेना चाहिए। नाक से ही मुख-मण्डल की सुन्दरता होती है—नासिका मुखमण्डनम्। इसी को साफ कर देना ठीक होगा।

परन्तु नाक को काटने के लिए शस्त्र कहाँ से आए ? पान की तशतरी में सरोंता था। वही लेकर वह इन्दिरा की नाक काटने दौड़ा। इन्दिरा चिल्ला उठी। घर के लोग दौडे आए। गुरू जी के कोध की सीमा न रही। उन्होंने तुरन्त धक्के मारकर विद्याधर को घर से निकाल दिया। विद्याधर घंटों द्वार पर खड़ा रहा । सोचता था कि शास्त्रों में लिखा है-पाँच के साथ यात्रा करनी चाहिए—पञ्चिमः सह गन्तन्यम्। अकेले-दुकेले पथिक तो कई आए-गये, पर एक साथ पाँच कोई न मिले। थोड़ी देर में एक शव लिए चार मनुष्य जा रहे थे। उन्हीं के साथ विद्याधर हो लिया।

स्मशान में पहुँचा तो भूख लग आई। चलते समय गुरू जी ने दया करके कुछ पाथेय दे रक्खा था। पर उसे अकेले कैंसे खाता? शास्त्र में लिखा है कि इष्ट-मित्रोंके साथ भोजन करना चाहिए—इष्टेश्च सह भुज्यताम्।

वह शव को उठानेवालों से खाने के लिए आग्रह करने लगा। वे बिगड़कर मारने के लिए दौड़ पड़े। लाचार होकर मसान के कुत्तों को ही मित्र बनाने की उसने ठानी। शास्त्र में लिखा है कि किसी के साथ सात पग चलने से ही मित्रता हो जाती है—पदेन ससपदे मैत्री। उसने कुत्तों को अपने साथ सात पगा चला लिया और उनके साथ कलेवा किया।

इमशान की नदी छिछ्ली थी। उस पार से ऊँट पर सरकारी डाक लादे हरकारे आरहे थे। विद्याधर ने ऊँट कभी देखा न था। सोचने लगा—यह कीन जीव हैं? शास्त्र में लिखा है, धर्म की चाल तेज़ होती हैं —धर्मस्य स्वरिता गतिः। अवस्य ये धर्मराज हैं। तब इन्हें इछ वस्तु अर्पण करनी चाहिए। शास्त्रमें लिखा हैं — इष्टं धर्मण योजयेत्। पर यहाँ अपने इष्ट मित्र तो केवल कुत्ते हैं।

विद्याधर ने एक कुत्ते की टाँग पकड़ कर उसे ऊँट पर उछाल दिया। कुत्ता ऊँट की गर्दन में लटक गया। ऊँट भड़का। डाक बिखर गई। हरकारे विद्याधर को पकड़कर राजा के पास ले चले। उसने पूछा—"कहाँ लिए जा रहे हो ?" हरकारों ने उत्तर दिया—" राजा के पास।"

विद्याधर को शास्त्र का वचन स्मरण हो आया कि खाली हाथ राजा के पास नहीं जाना चाहिए—रिक्तपाणिन पश्चेत् राजानम्। मार्ग में एक बकरी का बच्चा फुदक रहा था। लपक कर उसे बगल में दबा लिया। मेमने को लिए हुए राजा के निकट पहुँचने पर विद्याधर ने राजा को सब बीती घटना सुनाई और शास्त्र की दुहाई दी।

विद्याथर का भोला भाला मुखमण्डल देखकर राजा और राज-सभासद सब हँसते-हँसते लोट-पोट होगये। राजा ने विद्याधर को भोंदू समझ कर छोड़ दिया और घर पहुँचाने की आज्ञा देतें हुए कहा—" यह पढ़ा है, पर गुना नहीं \*।"

जाति—भेद के विषय में भी जो लोग अपनी बुद्धि से काम न लेकर केवल शास्त्र—वचन के सहारे रहते हैं उनको दशा भी ठीक विद्याधर की जैसी ही होती है। शास्त्र के किसी एक वचन को लेकर पहें बाँध लेना और देश—काल का विचार न करके उसका पालन करना कभी हितकर नहीं होसकता।

#### महाभारत कहता है-

"कोई धर्म, क्या छोटा क्या मोटा, बिना हेतु के, बिना कारण के, नहीं बनता। इसलिए हेतु को समझकर धर्म करना चाहिए। हेतु से रहित, रस से रहित, लोक यात्रा नहीं करनी चाहिए। कोई धर्म आत्यन्तिक सब देश काल और अवस्था के लिए उपयोगी नहीं है। प्रश्येक धर्म अवस्था पर आश्रित है। अवस्था-भेद से धर्म-भेद होता है।"

#### फिर मनु कहता है-

" जो मनुष्य धर्म की शुद्धि चाहता है, और चाहता है कि मेरे धर्माचरण में, कर्तव्य पालनमें, भूल न हो, उसको तीन चीजें, (तीन प्रमाण) अर्थात् प्रत्यक्ष, अनुमान, और विविध प्रकार के शास्त्रों को भली भांति जानना चाहिए।"

मनु का टीकाकार कुलूक भट्ट अपनी टीका (१२।११३) में कहता है—

## केवछं शासमाश्रित्य न कर्तव्यो ।

## युक्तिहीन विनिर्णयः, विचारे तु धर्महानिः प्रजायते ॥

अर्थात् - केवल किसी एक शास्त्र की पोथी पर भरोसा कर के जो धर्म का निर्णय करेगा वह भूल में पडेगा, धर्म की हानि करेगा।

हमने पिछले परिच्छेद में बताया था कि मनु आदि स्मृतियाँ और महाभारतः प्रमृति प्रन्थ किसी एक व्यक्ति और किसी एक काल के लिखे हुए नहीं। मनु-स्मृति को आदि युग की कृति माना नहीं जा सकता। इसमें बहुत-सी ऐसी जातियों के नाम मिलते हैं जिनका वेदों में पता नहीं चलता। फिर मनु की ये जातियाँ भी केवल मध्य भारत में पाई जाती हैं। इसलिए ऐतिहासिक पण्डितों का मत है कि यह पुस्तक राजा पुष्यमित्र के समय में मध्य-भारत में बनी थी।

<sup>\* &</sup>quot; गृहस्थ "--काशी में, श्री गोविन्द शास्त्री दुगवेकर।

महाभारत में अनेक ऐसी प्रथाओं का उल्लेख है जो किसी समय अच्छी समझी जाती होंगी पर आज उन पर चलने का साहस कहर से कहर सनातनी हिन्दू भी नहीं कर सकता। ऐसी प्रथाओं के कुछ उदाहरण आगे दिये जाते हैं।

जैसे आजकल स्त्री—पुरुष का नियम पूर्वक सभा—मण्डप में विवाह होता है और किसी दूसरे पुरुष का उस विवाहिता स्त्री से संबंध रखना निषिद्ध एवं पाप समझा जाता है, वैसी बात आदि काल में न थी। इससे अनेक बार, साँडों की भाँति, पुरुषों की आपस में लड़ाइबाँ हो जाती थीं। इससे सामाजिक जीवन अशान्त रहता था। इसी बुराई को दूर करने के लिए विवाह की प्रथा बनाई गई। इसके बनानेवाले उहालक मुनि के पुत्र खेतकते थे।

स्वेतकेतु के संबंधमें कथा है कि एक दिन स्वेतकेतु ऋषि अपनी माता के पास बेठे थे। उनके पिता भी वहीं पर थे। इसी बीच एक ब्राह्मण आकर उनकी माता का हाथ पकड़ कर कहने लगा—" युवती, तुम मेरे साथ चलो "। अब वह ब्राह्मण मानो, बल पूर्वक स्वेतकेतु की माता को लेकर चल दिया। इससे स्वेतकेतु को बड़ा कोध आया। स्वेतकेतु को कृपित देखकर उनके पिता उद्दालक ने कहा— \* बेटा, कोध न करो। अत्यन्त प्राचीन काल से यह धर्म चला आ रहा है। संसार में सभी वर्णों की क्षियाँ इस विषय में स्वाधीन हैं। सब मनुष्य अपने वर्ण की क्षियों से गाय—बेल के समान आचरण करते हैं। जो जिससे चाहे विहार कर सकता है।"

उद्दालक ने इस प्रकार पुत्र को समझाया। परन्तु स्वेतकेतु ने उस धर्म का अनुमोदन न किया। कुपित स्वेतकेतु ने स्त्री और पुरुष के लिए यह सामाजिक नियम बना दिया कि एक स्त्री एक ही पुरुष की होकर रहे।

अब सोचने की बात यह है कि यदि किसी पुरानी प्रथा को हानिकारक पाकर खेतकेतु बंद कर सकते हैं और इसमें कोई सनातन धर्म नहीं डूबा, तो इस युग के हम लोग जाति-भेद को अनिष्टकर पाकर क्यों बंद नहीं कर सकते।

मा तात कोपं कार्षीस्त्वमेष धर्मः सनातनः
 अनावृता हि सर्वेषां वर्णानामंगनाः भुवि ।
 यथा गावः स्थितास्तान् स्वे स्वे वर्णे तथा प्रजाः ।

महाभारत, आदिपर्व, अध्याय १२३ श्लोक १३-१४

दूसरा उदाहरण, एक स्त्री के अनेक पित होने की प्रथा है। द्रौपदी के पित पाँच पाण्डव थे। इसी प्रकार जिटला गौतमी के सात पित थे और वार्सी नाम की एक मुनि-कन्या ने प्रचेतस नामवाले दश भाइयों से विवाह किया था। शिमला प्रान्त के कनौर प्रदेश में अवतक भी यह प्रथा है कि सब भाइयों की एक ही पत्नी होती है।

ऊपर के उदाहरणों से स्पष्ट हैं कि नेत्र मूँद कर किसी धर्म-शास्त्र और स्मृति की बात पर चलने का आग्रह करना मूर्खता है। प्राचीन काल के रीति-रिवार्जों में से जो-जो हमें इस युग में हितकर जान पडें उनसे लाभ उठाना चाहिए और जो अतुपयुक्त हों उनका परित्याग करने में कुछ भी संकोच न होना चाहिए। विवाहादि के रीति-रिवाज और अनुष्ठान सनातन धर्म नहीं। सच्चा सनातन धर्म क्या है, यह हम किसी अगले परिच्छेद में बतायेंगे।

### और देखिए--

"समुद्र-यात्रा, विद्यार्थी का कमण्डल धारण करना, लंबे सफ्र पर जाना, जहाँ से लौट कर आनेकी सम्मावना कम होः गोमेध, सुरापान, अग्निहोत्र में हिव को चाटना, विवाहिता स्त्री को प्रहण करना, द्विज होते हुए अपने से भिन्न वर्ण की लड़की से विवाह करना, देवर से सन्तान उत्पन्न करना, वानप्रस्थ होजाना, अक्षतयोनि विवाहिता लड़की फिर किसी दूसरे को दे देना, आचार और स्वाध्याय की अपेक्षा रखते हुए पतितों से संकोच करना, हिश्चों को इकहा करने के बाद

युधिष्टिर उवाच---

 सर्वेषां धर्मतः कृष्णा महिषी नो भविष्यति । आनुपूर्वेम सर्वेषां गृह्वातु ज्वलने करान् ।

महाभारत-आदिपर्व, अध्याय १९४

- २. श्रूयते हि पुराणेऽपि जटिकानाम गौतमी। ऋषीनध्यासितवती सप्त धर्मभृतांवरान्॥ महाभारत, आदिपर्व, अध्याय १९९
- तथैव मुनिजा वाक्षी त्रिभ भवितासमा ।
   संगताभृद्श भ्रातृनेकनाम्नः प्रचेतसः ॥

महाभारत, आदिपर्व, अध्याय १९९

अंगों को छूना, थोड़ा-सा भी अपराध होने पर ब्राह्मण को मार डालना, पापियों से संसर्ग, मधुपर्क में पशुबध, दत्तक और औरस पुत्र के अतिरिक्त दूसरे लड़कों के साथ पुत्र का सा व्यवहार करना, ब्राह्मणों का मदिश बेचना और हिंसा करना, देर तक ब्रह्मचर्य धारण करना, नरमेध और पशुमेध यज्ञ करना, ये सब धर्म कलियुग में वर्जित हैं, ऐसा विद्वान् लोग कहते हैं "। †

क्या इससे प्रकट नहीं होता कि ये सब बातें पहले युगों में प्रचलित थीं ?

ं समुद्र-यात्रा स्वीकारः कमण्डलु विधारणम् ।
महाप्रस्थान-गमने गो-पशुश्च सुराग्रहः ॥
अग्निहोत्र हविषश्च छेहो छीटा परिग्रहः ।
असवर्णासु कन्यासु विवाहश्च द्विजातिषु ॥
देवरेण सुतौत्पतिर्वानप्रस्थाश्रमग्रहः ।
दत्ताक्षतायाःकन्यायाः पुनर्दानं परस्य च ॥
वृत्तस्वाध्याय सापेश्ममधः संकोचं तथा
अस्थि संचयनादूर्ध्वमङ्गस्पर्शनमेव च ॥
प्रायश्चित्ताभिधानन्च विप्राणां मारणं तथा ।
संसर्ग-दोष पापेषु मधुपर्के पशोर्वधः ॥
दत्तीरसेतरेषान्तु पुत्रस्वन परिग्रहः ।
शामित्रं चैव विप्राणां सोम-विक्रयणं तथा ॥
दीर्घकालं मह्मचर्यं नरमेधाश्ममेधकी ।
कलीयुगेस्वमान्धर्मान्वप्र्यानाहुर्मनीषिणः ॥

# पाँचवाँ परिच्छेद

# त्राह्मणी सत्ता का इतिहास

म पीछे लिख आये हैं कि सत्ययुग में कोई वर्ण-भेद और आश्रम-भेद न था और इसलिए वर्णसंकरता का प्रश्न ही उत्पन्न न होता था। कालान्तर में ब्राह्मण और क्षत्रिय दो भिन्न-भिन्न वर्ण प्रकट हुए। पर तब भी वे भाजकल की माति जन्म से नहीं, वरन् गुण-कर्म से या चरित्रगत थे। ब्राह्मण कहलानेवाला व्यक्ति क्षत्रिय बन सकता था और क्षत्रिय कहलाने वाला ब्राह्मण। इस प्रकार वर्ण-परिवर्तन करने वाले अनेक लोगों के नाम पुराणों में मिलते हैं। उन में से कुछ नाम आगे दिए जाते हैं। भविष्य महापुराण, ब्राह्मपर्व, अध्याय ४२ में लिखा हैं—

" व्यास आदि मुनि आचार से अच्छे थे। इसलिए गर्भाधान आदि संस्कार न होने पर भी सब लोग उन्हें पूज्य समझते थे और वे अच्छे ब्राह्मण बन गये। इस प्रकार नीचकुल में उत्पन्न होकर भी उच्चवर्ण में पहुँचने वाले बहुत हैं। उन में से कुछ इस प्रकार हैं। कैवर्त (कहार) स्त्री से व्यासजी का जन्म है। क्वपाक (चाण्डाल) स्त्री से पराशर मुनि का। शुकी से शुक, अल्रकी से कणाद और हिरणी से शृङ्ग ऋषि हुए। गणिका (वेक्या) से विसिष्ठ हुए। मुनियों में श्रेष्ठ मन्द्पाल मुनि लाविका से हुए। मण्डुकी से माण्डव्य हुए। पर तप के प्रताप से वे सब ब्राह्मण बन गये।"

वायुपुराण (९१।११५-११७) में भी ऐसे महात्माओं की एक सूची मिलती हैं जिन का जन्म यद्यपि क्षत्रिय वंश में हुआ पर तपोबल से वे ब्राह्मण बन गये— विश्वामित्र, मांधाता, संकृति, किप, पुरुकुत्स, सत्य, अनूहवान्, ऋथू, आर्ष्टिषेण, अजमीढ़, कक्षीव, शिंजय, रथीतर, विष्णुवृद्ध, इत्यादि । इसी प्रकार राजा गृत्समद के पुत्र शौनक थे। शौनक के वंश में चारों ही वर्ण के लोग उत्पन्न हुए (वायुपुराण ९२।४-५) वहाँ स्पष्ट कहा है कि शौनक और

आर्ष्टियेण क्षत्रिय कुल में उत्पन्न हुए ब्राह्मण हैं (वही ६)। दिन्य भरद्वाज ब्राह्मण से क्षत्रिय हो गये (वायु पुराण ९९। १५७)। गाप्र का जन्म क्षत्रिय वंश में हुआ था पर वे ब्राह्मण हो गये थे (९९-१६१)। क्षत्रिय कंठ का पुत्र मेधातिथि था। इन से कण्ठायन ब्राह्मण हुए (९९-१७०)। राजा दिवोदास का पुत्र ब्राह्मण मित्रयु राजा था। इसकी सन्तान जन्म से क्षत्रिय होकर भी तपोबल से ब्राह्मण हो गई (वही २०७)।

बिल के पाँच पुत्र थे। उन के नाम-अङ्ग, वङ्ग, सुद्धा, पुण्डू, और किलक्ष ''बालेय'' अर्थात् बिल के वंश के क्षत्रिय कहलाते थे। बालेय ब्राह्मण इन्हीं की सन्तान हैं (हरिवंश पुराण ३१-१६८४-१६८५)।

विष्णु पुराण से पता लगता है कि विसिष्ठ के परामर्श से राजा सगर ने यवनों और पह्नवों आदि को हराने के बाद यवनों का सारा शिर, शकों का आधा शिर मुंडाकर, पह्नवों को दाढ़ी रखवाकर, पारदों के लंबे बाल बढ़वाकर इन्हें और दूसरे क्षत्रियों को स्वाध्याय और वषट्कार से वंचित करके दण्ड दिया था। इस तरह जब ब्राह्मणों का मेल-जोल उन से बंद हो गया तो वे मलेच्छ हो गये। इस प्रकार संस्कृति से श्रून्य हो जाने से वे लोग जीवन्मृत से होगये। फिर महाभारत, शान्तिपर्व, अध्याय २९६ में लिखा है—" पराशर मुनि ने जनक राजा से कहा—हे राजन्, नीच कुल में जन्म होने पर भी तपस्या के बल से उच्च पद मिल सकता है। अनेक मुनियों ने जहाँ जी चाहा वहीं पुत्र उत्पन्न किए और उन्हें तप के बल से ऋषि बनाया। मेरे नाना शृङ्ग ऋषि, कश्यप, वेद, ताण्ड्य, कृप, कश्चीवान, कमाठादि ऋषि, यवकीत, द्रोण, आयु, मतङ्ग, दत्त, दुम, मास्य आदि सब ऋषि नीच कुल में उत्पन्न हुए थे। इस पर भी तप के आश्रय और वेदों के अध्ययन से वे श्रेष्ठता को प्राप्त कर सके।"

ब्राह्मण रजस ऋषि की ब्राह्मणी परनी मार्कण्डेयी से केतुमान पुत्र हुए जो राजन्य (क्षत्रिय) हो गये। (वायु पुराण अध्याय २८)। चित्रमुख नामकवैश्य

यवनात् मुंडितशिरसः अर्द्धमुंडान् शकान् प्रख्वंकेशान् पारदान् पह्नवांश्रक्षमश्रुधारान् निःस्वाध्यायवष्ट्रकारान् एतानन्यांश्र क्षत्रियांश्रकार । (विष्णुप्राण ४,३,२१)

२. ते च निज धर्म-परित्यामाद् ब्राह्मणैश्च परित्यका म्बेच्छतां ययुः।

विसिष्ठ की सहायता से ब्राह्मण हो गया और उस की बेटी विसिष्ठ के पौत्र पराशर को ब्याह दी गई। (अनुशासन पर्व, अध्याय ३५)। वीतहब्य (अत्रिय) भृगु की सहायता से ब्राह्मण हो गया। (अध्याय ७)।

भागवत पुराण स्कंध ९ में लिखा है-

"क्षत्रिय राजा पृषप्न रहि हो गया। क्षत्रिय राजा घृष्ट के वंशज ब्राह्मण हो गये। राजा दिष्ट का एक लड़का नाभाग वैश्य हो गया। शर्याति राजा उत्तम ब्राह्मण हो गये। दुरितक्षय क्षत्रिय के पुत्र ब्राह्मण हो गये। राजा ऋषभदेव के पुत्र राजा भरत के इक्यासी सगे भाई ब्राह्मण हो गये।"

हरिवंश पुराण, अध्याय ३२ में कहा है—" एक ही भागव वंश में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्व और शृद्ध (विभिन्न वर्णों के) पुत्र उत्पन्न हुए। ऐतरेय महिदास शृद्धी का पुत्र था। आगे चलकर वह वेद का जाननेवाला ब्राह्मण हुआ। उसने वेद के संबंध में ऐतरेय ब्राह्मण नामक ग्रन्थ लिखा। वह इतर अर्थात् अब्राह्मण का पुत्र था। इसीलिए ऐतरेय कहलाया। माल्यम नहीं उसका पिता कीन था।"

ब्रह्मपुराण कहता है कि ब्राह्मण भी शृद्ध हो जाता है (२५३।५४) और पिवत्र काम करनेवाले शृद्ध की भी ब्राह्मण सेवा करेगा, स्वयं ब्रह्मा का यह मत है (५५)।

और भी कहा है—" जाति, संस्कार, श्रुति और स्मृति से कोई द्विज नहीं होता, न केवल चिरित्र से ही होता है। इस लोक में चिरित्र से ही सब के बाह्मणत्व का विधान है। सद्वृत में स्थित राद्र भी ब्राह्मणता को प्राप्त होता है। ब्राह्मण वही है जिस में निर्मल, निर्गुण ब्रह्मज्ञान है।" (ब्रह्मपुराण, २२३—५६—५८)।

कृष्ण यजुर्वेद कहता हैं—'' ब्राह्मण के माता-पिता को क्यों पूछते हो। यदि उसमें श्रुत है तो वही उसका पिता है, वही पितामह।'' काठक संहिता ३०।१।

यही बात महाभारत में इस प्रकार कही गई हैं—" कुळ या वीर्य से कोई बाह्मण नहीं होता। चाण्डाल में भी यदि वृत्त हो तो हे युधिष्टिर, वह बाह्मण †

<sup>ं</sup> न कुलेन न जास्या च कियाभिर्वाह्मणो भवेत्। चाण्डाकोऽपि हि वृत्तस्थो ब्राह्मणः स युधिष्टिर।

हैं।" "वज़सूची" कहती है कि जन्म से मंतुष्य रुद्र होता है, संस्कार से ही वह द्विज कहलाता हैं; वेदाभ्यास से विप्र और ब्रह्मज्ञान से ब्राह्मण बनता है।

में जु अध्याय ११ ेटोक ९० की टीका करता हुआ कुछूक भट्ट कहता है कि एक बार भी मदिश पीने से ब्राह्मणत्व नष्ट हो जाता है।

इसी प्रकार व्यास स्मृति कहती हैं—'' काठ का बना हाथी, चमडे का बना मृग और अपढ़ ब्राह्मण, ये तीनों नाम मात्र के होते हैं।'' मनु<sup>3</sup> भी यही कहता है।

ऊपर दिए वचनों से दो बातें सिद्ध होती हैं। एक तो यह कि आदिकाल में वर्ण - ब्यवस्था जन्म से नहीं, वरन् गुण-कर्म से थी और जैसा आजकल है वैसा वर्णान्तर तब असंभव न था। तब शह पिता के घर जन्म लेने-वाला बालक अपने उत्तम गुणों के प्रताप से ब्राह्मण हो सकता था और ब्राह्मण पिता के यहाँ जन्म लेनेवाला बालक, दुर्गृणी होने से, शह हो जाता था। दूसरी बात यह कि महाभारत, पुराणों और स्मृतियों के समय में वर्णों का लचीलापन नष्ट होता जा रहा था और वर्ण जन्म से ही माने जाने लगे थे। तभी तो इन पुस्तकों में कहने की आवश्यकता हुई कि अपद ब्राह्मण काठ के घोडे के सहश केवल नाम का होता है या कुल और वीर्य से कोई ब्राह्मण नहीं होता।

बात वास्तव में यह है कि आजकल के समाजवाद और साम्यवाद के सहश वर्ण-व्यवस्था भी एक प्रयोग मात्र था। खेद है कि वह बहुत बुरी तरह विफल हुआ। इस विफलता का इतिहास श्रीयुत रमेशनन्दन सहाय

- जन्मना जायते शूद्रः संस्काराद् द्विज उच्यते वेदाभ्यासाद्भवेद् विप्रो ब्रह्म जानाति ब्राह्मणः ।
- २. सुरां पीस्वा द्विजो मोहादिन्नवर्णा सुरां पिबेत । तया सकाये निर्देग्धे मुच्यते किल्बिषात्तत: ॥

मनु० ११-९०

३. यथा काष्ठमयो हस्ती यथा चर्ममयो मृग: यश्चविप्रोऽनधीयानस्रयस्ते नाम विश्वति ॥

मनु० २-१५७

४. " क्रान्ति "—लाहोर, नवम्बर १९३०

हमारा समाज ३६

एम. ए. ने अपने एक लेखं में बड़े सुन्दर ढंग से लिखा है। वही आगे दिया जा रहा हैं:—

ऋग्वेद के पुरुष-सूक्त में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और श्रुद्ध एक ही विराट् पुरुष के विभिन्न अवयवों से उत्पन्न हुए बताए गये हैं। वे सब एक ही समाज के विभिन्न अंग हैं। जैसे मनुष्य अपने विभिन्न अवयवों द्वारा अपना सब काम कर लेता है, वैसे ही समाज ने भी विभिन्न जातियों को विभिन्न कार्य करने का उत्तरदायित्व सोंपा। किन्तु फिर भी सभी एक ही समाज के अंग बने रहे। भेद नाम मात्र था। मनुष्य का मुख उस के शरीर से अलग नहीं कहा जा सकता। एक परिवार में कोई श्री रसोई बनाती है, कोई घर की सफाई का ध्यान रखती है, कोई खाद्य पदार्थों को सँभालती है। परन्तु इस से यह कदापि नहीं कहा जा सकता कि उनके पद या प्रतिष्ठा में कोई भेद है। इसलिए प्राचीन काल में वर्णों की उत्पत्ति के उपरान्त भी आपस में ईर्ध्या-द्वेष और फूट का बीज नहीं बोया गया था।

#### ब्राह्मणों की श्रेष्टता

परन्तु भारतवर्ष में प्राचीन काल से धर्म का पद ऊँचा रहा है। सब धार्मिक बातों को यहाँ के लोग दूसरी सब बातों से श्रेष्ठ समझते आए हैं। इसलिए बाद को ब्राह्मण लोग, जिन्हें देवताओं की स्तुति का काम सौंपा गया था, पूजनीय समझे जाने लगे। धीरे-धीरे वे भी अपनी उच्च स्थिति का अनुभव करने लगे। ये लोग अब समझने लगे कि समाज में शिरोमणि हो जाना हमारे लिए कोई बड़ी बात नहीं है। अनायास मिलते हुए पद और प्रतिष्ठा का परित्याग करना भी कोई बुद्धिमत्ता नहीं। अतएव अब वे लोग अपने प्रभुत्व की धाक जमाने का प्रयत्न करने लगे। किन्तु क्षत्रिय लोग भी उनसे किसी प्रकार कम नहीं थे। उन्हें यह बात कब गवारा होती? वे अपने आप को तुच्छ मानने को कब तैयार थे? इसलिए इसी बात को लेकर आपस का एक झगड़ा उठ खड़ा हुआ।

#### ब्राह्मणों और क्षत्रियों में परस्पर विरोध

जब तक समाज में जीवन और उत्साह बना रहा, वह पुरोहितशाही की जड़ों पर कुल्हाड़ा चलाने और अपने छिने हुए अधिकारों को फिर से प्राप्त करने का बार-बार उद्योग करता रहा। रामायण और महाभारत के कालों में भी ऐसे प्रयत्नों की बात पाई जाती हैं। फिर आगे चलकर बौद्ध धर्म का प्रवर्तन और प्रचार करके क्षत्रियों ने ब्राह्मणी प्रभुत्व को बिलकुल जड़ से उखाड़ फेंकेने का पुन: प्रबल प्रयत्न किया। पर ब्राह्मणों के चातुर्य और बुद्धिमत्ता के सामने उनकी एक न चली। अन्त में शिर नवाना ही पड़ा। ब्राह्मणों ने स्वयं बुद्ध को विष्णु का अवतार मान और उनके सिद्धान्तों को अपने धर्म में सम्मिलित करके बौद्ध मत को भारत से सदा के लिए बाहर ही निकाल दिया। बुद्ध-धर्म के पतन के उपरान्त ऐसे प्रयत्न समाप्त हो गये और अन्ततः ब्राह्मणी सत्ता ने पूर्ण रूप से सारे भारत पर अपना अधिकार जमा लिया।

"महाभारत-मीमांसा" ने भी इसी बात का समर्थन किया है। उसके छठे परिच्छेद में लिखा है, ".....परन्तु आरम्भ में क्षत्रियों ने ब्राह्मणों की यह बात चलने न दी। विसष्ठ और विश्वामित्र के विवाद से प्रकट होता है कि क्षत्रियों ने इसके बारे में खूब झगड़ा किया।.....किन्तु मतलब इस का एक ही है। ब्राह्मणों की यह माँग थी कि ब्राह्मण का बेटा ब्राह्मण हो और क्षत्रिय का बेटा क्षत्रिय। पर विश्वामित्र की माँग यह थी कि क्षत्रिय के बेटे ने यदि अपनी बुद्धि एवं योग्यता को बढ़ा लिया हो तो उसके ब्राह्मण होने में क्यों रकावट है ? "

"महाभारत-मीमांसा" के मतानुसार यह प्रतिस्पर्धा बहुत प्राचीन काल से ही आरम्भ हो गई थी। विश्वामित्र की कथा सूर्यवंशी क्षत्रियों के समय और पंजाब प्रदेश की है। पर फिर भी महाभारत-काल तक ब्राह्मणों की कद्यता पूर्ण उन्नति को प्राप्त नहीं हुई थी। यद्यपि भेद-भाव दिन पर दिन बढ़ता जा रहा था, तो भी अभी तक आपस में भाई-चारे का संबंध भड़्ग नहीं हुआ था। अभी तक ब्राह्मणों और क्षत्रियों को प्रायः समान अधिकार प्राप्त थे और सभी ज्ञान-प्राप्ति और वेद-शास्त्राध्ययन के एक समान अधिकारी समझे जाते थे।

# वर्ण नहीं, वरन् भ्रान एवं सत्य की मर्यादा

अभी तक दूसरी जातियों के लोग अपनी योग्यता, शालीनता, और सदाचार के द्वारा बाह्मणत्व प्राप्त कर सकते थे। ऐतरेय ब्राह्मण में वर्णित इल्लूष पुत्र के कवष की कथा इस संबंध में ध्वान देने योग्य है। कवष को ऋषियों ने धूर्त, अबाह्मण और दासी—पुत्र कहकर यह से निकाल दिया था। उन्होंने उसे दीक्षा देने से इंकार कर दिया था। किन्तु कवष का देवताओं से परिचय था। देवगण कवष को जानते थे। अर्थात् कवष ज्ञानी, विद्वान् एवं धर्मात्मा था। इसलिए कवष महिष बना लिया गया। इसी बात के समर्थन में छान्दोग्योपनिषद् में विणित सध्यकाम जावाल की कथा से यह स्पष्ट प्रकट होता है कि उन दिनों सत्य और भिक्त के द्वारा ही मनुष्य उन्नति एवं प्रतिष्ठा के सर्वोच्च शिखर पर पहुँच सकता था। जात-पाँत का भाव उसके मार्ग में बाधा नहीं डाल सकता था।

छान्दोन्योपनिषद् के चौथे प्रपाठक के चौथे खण्ड में वह कथा इस प्रकार दी गई है—

जावाला के पुत्र सत्यकाम ने अपनी माता से कहा—" माँ, मैं ब्रह्मचर्य आश्रम ब्रहण करना चहता हूँ। मुझे मेरा गोत्र बता दो। "

माता ने कहा—" बेटा, मैं नहीं जानती, तुम किस कुल के हो। युवावस्था में जब मैं दासी के सदश जीवन बिताती थी, मैंने तुम्हें गर्भ में धारण किया। मैं नहीं जानती तुम्हारा गोत्र क्या है। मेरा नाम जावाला है; तुम सत्यकाम हो। इसलिये अपने को सत्यकाम जावाल कहना।"

सत्यकाम गौतम नामवाले हारिद्रुमान के पुत्र हारिद्रुमत के पास गया और उनसे बोला—" आर्य, मैं ब्रह्मचारी बनना चाहता हूँ; क्या आपकी शरण में आ सकता हूँ ?"

हारिद्रुमत ने पूछा — " बेटा, तुमने किस गोत्र में जन्म लिया है ? "

सत्यकाम ने उत्तर दिया—'' आर्य, मैं किस कुल का हूँ, यह नहीं जानता। मैंने अपनी माता से पूछा तो उसने उत्तर दिया कि यौवनकाल में जब वह प्रायः दासी जैसी, अपने पिता के यहाँ आए हुए अतिथियों की परिचर्या किया करती थी तब उसने मुझे गर्भ में पाया। वह नहीं कह सकती कि में किस कुल का हूँ। उस का नाम जावाला है और मैं सस्यकाम हूँ। इसलिए आर्य, मैं सत्यकाम जावाल हुआ।''

हारिदुमत ने कहा—'' सच्चे ब्राह्मण के सिवा और कोई ऐसी सच्ची बात नहीं कह सकता। जाओ सौम्य, सिमधा लाओ, मैं तुम्हें उपनीत कहँगा इसलिए कि तुम सत्य से अष्ट \* नहीं हुए।''

तं होबाच नैतद् ब्राह्मणो विवक्तुमर्हति,
 सिमंधं सीम्याहरोपत्वा नेष्ये न सस्याहगा इति । छान्दोग्य ४।४। ५

अतएव महर्षि द्वारा दीक्षित हो कर, उस लड़के ने, जिस के कुल और चरित्र का कुछ पता न था, ब्राह्मण के ज्ञान को प्राप्त किया और अन्त में महाराज दशरथ के प्रधान ऋत्विजों में परिगणित हो, ब्राह्मण-श्रेष्ठ की उपाधि से सुशो-भित हुआ।

भेद-भाव आरम्भ हो जाने पर भी अभी तक जाति—भेद को तोड़ने में कहरता और संकीर्णता नहीं आई थी। पर दिन पर दिन यह भेद भाव बढ़ता ही गया। और आपस का विरोध बल पकड़ता गया। यहाँ तक कि रामायण और महाभारत का काल समाप्त होते ही हम जाति—बंधन को सुदृढ़ और अदृट पाते हैं। महाभारत के पहले और बाद की सामाजिक अवस्था में हम आकाश-पाताल का सा अन्तर पाते हैं।

धर्म की बागडोर ब्राह्मणों के हाथ में थी। ये लोग सम्मान और पूजा के आसन पर बेठा दिए गये थे। धार्मिक विषयों से संबंध रखने के कारण समाज इनको सम्मान की दृष्टि से देखने लग गया था। यद्यपि क्षत्रिय लोग किसी प्रकार इनसे कम नहीं थे, वरन् कितनी ही बातों में इन से बढे—चढे ही थे, पर धर्म की ध्वजा इनके हाथ रहने के कारण वे पूरी तरह इनका सामना न कर सकते थे। इसी से झगड़ा आरम्भ होने पर भी क्षत्रियों को मुँह की खानी पड़ती थी।

# ब्राह्मणों की युक्ति

ब्राह्मणों ने भी अपनी स्थिति को पूर्ण रूप से समझ लिया था। वे जानते थे कि उन के पास एक ऐसी शक्ति हैं, एक ऐसा अस्त्र हैं, जिस के सामने कोई भी खड़ा नहीं रह सकता। वे समझते थे कि एक बार धर्म की दोहाई देने पर धर्म-भीरु जनता जीभ नहीं हिला सकती। परन्तु फिर भी इस सदा के रगडे-झगडे को एकदम ही मिटा देना इन लोगों ने आवश्यक समझा। इसका उपाय भी इन लोगों ने बहुत अच्छा सोच निकाला। धर्म की बागडोर इन के हाथ में थी ही, उसे ही इन लोगों ने इस प्रकार हिलाना आरम्भ किया कि अन्त में सब से जुदा होकर अपना सब से ऊँचा वर्ण प्रतिष्ठित कर ही लिया। यह प्रयास महाभारत-काल के समाप्त होते-होते किया गया था। इसी के फल-स्वरूप ब्राह्मण-प्रन्थों की रचना हुई।

#### ब्राह्मण-साहित्य का रूप

उस काल का साहित्य जिटल धार्मिक विधानों और अनुष्ठानों से पिरिपूर्ण है। वेदों से यज्ञों के आवश्यक स्तोत्र चुन लिए गये। वैदिक काल की सरल धार्मिक पद्धित किटन और अनावश्यक रूप से लंबी बना दी गई। सरल और स्वाभाविक देव—पूजा के स्थान में बड़े—बड़े आडम्बर युक्त यज्ञ और अग्निहोत्र प्रचलित किए गये। यज्ञों में अनेक प्रकार की जिटलताएँ डाली गईं। उन्हें भारी व्यय की चीज़ बना दिया गया और एक प्रदर्शन से बढ़कर उन्हें समझा जाने लगा। प्रतीत ऐसा होता था मानों अनावश्यक और जिटल अनुष्ठानों के अतिरिक्त धर्म कोई दूसरी शिक्षा दे ही नहीं सकता। पिरणाम यह हुआ कि धार्मिक बातें सर्व—साधारण की समझ से बाहर की चीज़ हो गई, और जनता को धार्मिक बातों से हाथ खींच लेने पर विवश होना पड़ा। जबतक सारी आयु न लगा दीजाय उन धार्मिक विधानों और अनुष्ठानों में पारंगत होना असंभव था। ये यज्ञ वही करा सकते थे जो जन्म काल से उन्हें देखते आए हों और इस विषय का मनन और अभ्यास करते रहे हों। इसलिए देखते देखते बाह्मणों का सिक्का जमने लगा। लोग अपनी धर्म—संबंधी स्वाधीनता खोने लगे।

## क्षत्रियों का प्रयास

परन्तु सौभाग्य से उस समय विदेह आदि ज्ञानी और बुद्धिमान राजियों का भी अभाव न था। वे लोग इस प्रकार के न्यर्थ और अरुचिकर अनुष्ठानों और विधानों की उन्नति होते कहाँ तक देख सकते थे। साहित्य की रद्दी और हास्यजनक दशा को देख वे अशान्त हो उठे और गम्भीर चिन्ता में निमग्न हो गये। उन लोगों ने स्पष्ट रूप से देख लिया कि धर्म-ज्ञान के लिए इतना ही पर्याप्त नहीं। अतएव वे उच्च एवं उत्कृष्ट चिन्तन में लीन हो गये। वास्तविक सस्य की खोज में उनकी आत्मा निरत हो गई। परन्नद्वा-परमात्मा का सच्चा स्वरूप और आत्म-तत्व को जानने के लिए वे अधीर हो उठे और सोच-विचार और मनन-निदिध्यासन में लग गये, विद्या के महार्णव में डुबकी लगा कर वे ज्ञान-रत्न को खोजने लगे।

# उपनिषदों को रचना और महत्व

उनके नवीन सिद्धान्त और विचार इतने ठोस, सारगर्भित और आश्चर्य-जनक निकले कि अपने आप में अभिमान से फूले न समानेवाले ब्राह्मणों को उनका महत्व स्वीकार करना ही पड़ा:। और नव-प्राप्त ज्ञान के उपार्जन के लिए क्षत्रियों का शिष्यत्व प्रहण करना पड़ा। महाभारत काल का प्रायः अन्त होते-होते राजिष के खोज किए हुए नवीन ज्ञान ने संसार भर को चिकत-स्तम्भित कर दिया। प्राचीन भारतीय साहित्य में उपनिषदों का ही स्थान प्रायः सब से ऊँचा है। संसार की शायद किसी भी भाषा के साहित्य में इतने ऊँचे दार्शनिक विचारों-वाली सर्वगुण-संपन्न और विद्वत्तापूर्ण पुस्तक नहीं मिल सकतीं। बड़े विस्तय की बात है कि ऐसी अनुपम और बहु-मूल्य पुस्तकों के लिखने का श्रेय क्षत्रियों को-विशेषतः राजा जमक को ही प्राप्त हुआ। ये क्षत्रिय वे थे जिन का प्रधान कर्म प्राचीन काल से केवल लड़ाई-भिड़ाई, कूटनीति, और रक्षा-रखवाली ही रहा था। ऐसे ज्ञान भण्डार का उद्घाटन तो अध्यात्म एवं बुद्धि के रक्षकों के ही हाथों होना उचित था। पर जिस महत्व और गुरता को वे लोग सहस्रों प्रन्थ बनाकर भी न प्राप्त कर सके उसे क्षत्रियों ने केवल इसी एक उपनिषद् की रचना करके प्राप्त कर लिया। यह पुस्तक भारत के प्राचीन साहित्य की शिरोमणि हो गई, इस ने संसार में भारतीय साहित्य का मस्तक ऊँचा किया।

ऊपर जो बातें लिखी गई हैं वे निराधार और कोरी कल्पना नहीं। तत्कालीन क्षत्रियों द्वारा आविष्कृत उच्च ब्रह्म-ज्ञान की शिक्षा प्राप्त करने के लिए सैनिक जाति की शरण में जाने वाले सैंकड़ों ब्राह्मणों के उदाहरण उपनिषदों में मिलते हैं। उन में से केवल दो चार का देना ही यहाँ पर्याप्त होगा।

# क्षत्रियों के महत्व के कुछ प्रमाण

एक दिन नवागत तीन ब्राह्मणों से जनकराज की भेंट हुई। उनके नाम क्वेतकेतु आरुणेय, सोम-शुष्म सात्ययि और याज्ञवल्क्य थे। जनक ने उन से अग्निहोत्र करने की विधि पृछी। सभी ने यथासंभव बतलाने का यश्निकया। पर कोई भी सफल न हुआ। याज्ञवल्क्य का उत्तर थोड़ा-बहुत ठीक था—बहुत थोड़ी भूल रह गई थी। जनक उन लोगों को यह विधि बतला कर रथ पर जा चढे और चले गये। पुरोहितों ने सोचा कि इस उइण्ड राजा ने हमारा तिरस्कार किया है। इसिलए याज्ञवल्क्य भी अपने रथ पर चढ़ कर जनक के पीछे चल पड़े। परन्तु अन्त में जनक से अपनी भूल का पता लग जाने पर उन्हें छौट आना पड़ा। —शतपथ ब्राह्मण—११—४

फिर छान्दोग्योपनिषद् के पाँचवें प्रपाठक के तीसरे खण्ड में उपर्युक्त खेतकेतु आरुणेय को एक और कथा भी पाई जाती हैं।

जब स्वेतकेतु आरुणेय पांचालों की सभा में गया तो प्रवाहण जैबलि ने उस से पूछा —'' कुमार, वया तुम्हारे पिता ने तुमको शिक्षा दी है ?''

आरुणेय—'' जी हाँ।''

जैंबलि—'' क्या तुम जानते हो यहाँ से मनुष्य कहाँ जाते हैं ?'' आरुणेय—'' जी नहीं।''

जैबिल---''क्या तुम बतला सकते हो कि फिर वे यहाँ किस प्रकार लौटते हैं ?'' आरुणेय----'' जी नहीं। ''

ऐसे हो और दो एक प्रश्नों का उत्तर भी "नहीं " पा कर वह बोल उठा— "तब तुम अपने को सुशिक्षित क्यों कहते हो ? जो व्यक्ति इन सब बातों को नहीं जानता वह सुशिक्षित कैसे कहला सकता है ?"

अन्त में आरुणेय बहुत दुःखी हो अपने पिता के पास ठौट गया और कहने लगा—" पिता, मुझे शिक्षा न दे कर यों ही आपने मुझ से कह दिया कि में मुशिक्षित हो गया हूँ। अन्त में उस धृष्ट राजा ने मुझ से पाँच प्रस्न पूछे, किन्तु में एक का भी उत्तर न दे सका।"

पूछे हुए पर प्रश्नों को सुनकर पिता ने कहा—" बेटा, मैं आप ही इन प्रश्नों में से एक का भी उत्तर नहीं दे सकता। इन प्रश्नों ने तो मेरी बुद्धि चक्कर में डाल दी है। यदि मैं इन विषयों के संबंध में कुछ भी जानता होता तो फिर भला कहो, तुम्हें कैसे न बतलाता?"

अन्त में कुश हाथ में लेकर पिता-पुत्र दोनों दुबारा जैबलि के पास गये। उन्होंने उपर्युक्त ज्ञान प्राप्त करने के लिए उससे प्रार्थना की।

पहले तो जैबलि टाल-मटोल करता रहा और घबराया। परन्तु अन्त में बहुत आग्रह करने पर उसने गौतम ( स्वेतकेतु के पिता ) से कहा—

'' महर्षि, आप कुछ दिन मेरे पास ठहरिये, मैं आप को उस विद्या की शिक्षा दूँगा। पर आज से पहले यह विद्या ब्राह्मणों के पास कभी नहीं गई थी। अभी तक वह विद्या केवल क्षत्रियों की ही संपत्ति समझी जाती थी।''

इतना कर कर गौतम को उसने आत्मा के स्वरूप, उस का परमात्मा के साथ संबंध इत्यादि की सविस्तर व्याख्या हृदयंगम करा दी। ये सब बातें पाँचवें प्रपाठक में चौथे से दशवें खण्ड तक मिलती हैं। फिर ग्यारहवें खण्ड में इसी प्रकार की एक दूसरी कथा पाई जाती हैं। उपमन्यु का पुत्र प्राचीनशाल, पुछुष का पुत्र सत्ययज्ञ, भछिव का पुत्र इन्द्रयुम्न, शर्कराक्ष का पुत्र जन, और अश्वतराश्च का पुत्र बुडिल नाम के पाँच वेदान्ती आत्मा के स्वरूप का परिचय और ब्रह्मज्ञान प्राप्त करने के लिए उद्दालक आरुणेय के पास गये। परन्तु उद्दालक ऋषि उनकी शंका नसमाधान करने में असमर्थ था। इसलिए वह उन लोगों को कैकेय अश्वपति के पास ले गया। अश्वपति राजा ने बडे सम्मान के साथ उनको अपने राज्य में रख कर ज्ञान की दीक्षा दी। यह कथा बडे विस्तार के साथ छान्दोग्योपनिषद् में कही गई हैं और शतपथ ब्राह्मण में भी पाई जाती हैं।

स्वेतकेतु आरुणेय की एक और कथा कौशीतिक उपनिषद के पहले अध्याय में मिलती है—

चित्रगार्ग्यायणि ने एक यह में उद्दालक आरुणेय (गौतम) को अपना आचार्य नियुक्त किया। आरुणेय ने अपने पुत्र स्वेतकेतु को यह काम सौंप दिया। पर बेचारा स्वेतकेतु तो चित्र के एक ही प्रश्न से घबरा गया। वह इसका उत्तर पूछने के लिए अपने पिता के पास गया। उद्दालक भी इसका उत्तर देने में असमर्थ था। इसलिए हाथ में कुश ले, ज्ञान-भिखारी बन वे चित्र के पास आए। चित्र ने उन्हें मरने के पश्चात् आत्मा के स्वरूप, गित और अनुभव के विषय और पुनर्जन्म के सिद्धान्त की सिवस्तर व्याख्या सुनाई।

पाठकों को आश्वर्य होगा कि पुनर्जन्म का सिद्धान्त भी क्षत्रियों ने ही माल्स किया था। खेतकेतु के पहले कोई भी ब्राह्मण इस सिद्धान्त के संबंध में कुछ नहीं जानता था।

इसी प्रकार गार्ग्यबालांकि नाम कें आत्माश्लाघा करनेवाले घमंडी ब्राह्मण के अजातशत्रु में हार खाने और कुश लेकर उस राजा के शिष्य बनने की कथा कौशीतिक उपनिषद् के चौथे अध्याय में कही गई हैं।

# क्षत्रियों का गौरव

ऐसी कितनी ही कथाएँ बृहदारण्यक और केन आदि उपनिषदों में भी पाई जाती हैं। उन सबका यहाँ उद्धृत करना व्यर्थ होगा। उपर्युक्त कथाओं से ही महाभारत काल के क्षत्रियों की मानसिक योग्यता का अनुमान लगाया जा सकता है। हम तो समझते हैं, इतनी ही बात, उस समय क्षत्रियों को समाज में जो गौरव प्राप्त था उसे प्रमाणित करने के लिए पर्याप्त होगी।

इतना ही नहीं हमारा मिस्तिष्क तो वेदों की व्यवस्था करनेवाले व्यास के वर्ण का निश्चय करने में भी चकरा जाता है। समझ में नहीं आता कि कृष्णद्वैपायन को ब्राह्मण माना जाय या क्षत्रिय। द्वैपायन का जन्म महाराज शन्तन की पत्नी सस्यवती और पराशर ऋषि के समागम से हुआ था। और उसी से उत्पन्न विचित्र वीर्य की परनी अम्बिका और अम्बालिका के पुत्र पाण्डु और धृतराष्ट्र क्षत्रिय समझे जाने लगे।

"हिन्दी शब्द सागर" के मतानुसार तो यही व्यासदेव उत्तर मीमांसा के भी रचिवता थे। फिर सांख्य के रचिवता किपल के क्षत्रिय होने में तो कोई संदेह ही नहीं। गोस्वामी तुलसीदास ने तो रामायण में उनकी वंशावली ही दे दी है। इसलिए देखा जाता है कि दर्शन भी अधिकतर क्षत्रियों की ही रचना हैं। सारांश यह कि उस काल के क्षत्रिय विद्या—बुद्धि में सब से बढे हुए थे। सबका तेज उनके सामने फीका पड़ गया था। सभी को उनके सामने शिर झुकाना पड़ा था।

## बौद्धकाल में बाह्मणों की दशा

यह तो महाभारत—काल का चित्र था। पर यहीं ब्राह्मणों और क्षत्रियों के पारस्परिक कलह का अन्त नहीं हुआ। जैसा हम ऊपर कह आए हैं, बौद्ध मत फैलाकर क्षत्रियों ने फिर से एक बार ब्राह्मणी सत्ता को छिन्न—भिन्न कर डालने का प्रबल प्रयस्न किया। बौद्ध काल में क्षत्रिय लोग अपने को अध्यात्म गुरु कहने और ब्राह्मणों से अधिक प्रतिष्ठित समझने लगे। उस समय का साहित्य ब्राह्मणों की निन्दा से भरा हुआ है। सब कहीं क्षत्रियों की बड़ाई की गई है और ब्राह्मणों का उल्लेख अपमानजनक शब्दों में किया गया है। "जातक कथाओं " में क्षत्रिय लोग सब वर्णों से ऊँचे समझे गये हैं और ब्राह्मणों के लिए " नीच ब्राह्मण ", "तुच्छ ब्राह्मण " आदि शब्दों का प्रयोग किया गया है।—देखों "बौद्ध कालीन भारत" अध्याय म्यारह।

"तित्तर जातक" में एक कथा है कि एक बार बुद्धदेव ने भिक्षुओं की सभा में पूछा कि सब से अधिक और सब से पहले किसका सम्मान होना चाहिए? इस के उत्तर में कुछ भिक्षुओं ने कहा—" खित्तय कुळापब्बिति," अर्थात्—"क्षत्रिय कुळ में उत्पन्न

हुए भिक्षुओं का। " बुद्ध के समय में और उसके बाद भी बहुत दिनों तक सब जातियों के लोग साधु बनते थे और समाज में उनका बहुत आदर था, क्योंकि बुद्ध का उपदेश था कि मनुष्य की श्रेष्ठता का कारण उस का धर्माचरण है, न कि उस का जाति-भेद । भगवान् बुद्ध ने मातङ्ग चाण्डाल को गले लगा कर भिश्न बनाया था। बडे बडे ब्राह्मण उसकी सेवा में उपस्थित हुआ करते थे । परन्तु अब्राह्मण भिक्षुओं का सम्मान समाज में बहुत दिन तक . टिक न पाया। ऊँच-नीच का भेद-भाव जो बुद्ध के समय जड़ जमाने जा रहा था, बाद को उसने अपनी जड़ें जमा लीं। धर्माचरण करनेवाले साधुओं का मान कम होने लगा। 'दिव्य अवदान ' में अशोक और उसके मंत्री यहा की कथा है। अशोक भिक्षुओं की वन्दना किया करता था। उसके मंत्री वश को यह बात अच्छी न लगी। उस ने अशोक से कहा--" महाराज, इन बुद्ध मत के साधुओं में सब जाति के लोग होते हैं; अपने राजमुकुटधारी शिर को उन के सामने झुकाना ठीक नहीं है। '' अशोक ने यश को उस समय कोई उत्तर न दिया और थोडे दिन बाद भेड़-बकरी आदि खाए जानेवाले जन्तुओं को मँगा कर उनको बेंचने के लिए अपने लोगों को भेजा। यश को मरे हुए मनुष्य का शिर देकर बेंच आने को कहा। बकरे आदि के शिर बिक गये। कुछ पैसा भी मिला। पर मनुष्य का शिर किसी ने न लिया। तब अशोक ने यश से कहा—" इस नर-मुण्ड को बिना दाम लिए ही किसी को दे दो। " पर इसे मुफत में भी किसी ने न लिया। लेने की बात तो दूर, जहाँ यश शिर को ले जाता, लोग घृणा करते। उसे कोई निकट भी खड़ा न होने देता। बाद में यश ने अशोक से कहा कि " मुफ्त में भी इस शिर का लेनेवाला कोई नहीं है।" अशोक ने पूछा—" इसे लोग मुफ्त भी क्यों नहीं लेते ? " यश ने कहा—" महाराज, इस शिर से लोग घृणा करते हैं ? " अशोक ने पूछ-" क्या इसी शिर से लोग घृणा करते हैं या सब लोगों के शिरों से लोग घृणा करते हैं ? " यश ने कहा—" महाराज, किसी भी मनुष्य का शिर काटकर ले जाया जाय, लोग उस से घृणा करेंगे। " अशोक ने पूछा-" क्या मेरे शिर की भी वही दशा होगी ? " यश उत्तर न दे सका। उसे डर लगा कि कहीं सच्चा उत्तर देने से राजा को बुरा न लगे। पर बाद को जब अशोक ने उसे अभयदान दिवा तो उस ने कहा-" महाराज, आप के शिर से भी लोग इसी प्रकार घृणा करेंगे।"

तब अशोक ने कहा—" जो शिर इस तरह की घृणा का पात्र है, वह यदि भिक्षओं के सामने झुका, तो तुम को दुरा क्यों लगा ?''

अशोक जैसे लोग जब तक रहे, धर्माचरण में सब का समान अधिकार रहा। पर बाद में ब्राह्मणों को छोड़ कर दूसरी जाति के लोग यदि साधु भी हो जाते तो उनका न समाज में उतना आदर होता और न वे धर्म-गुरु ही हो सकते थे। अवस्था यहाँ तक षहुँची कि लोग बुद्ध को भी गालियाँ देने लगे। लोग कहने लगे कि बुद्ध क्षत्रिय था—उसे धर्मोपदेश देने का कोई अधिकार न था। कुमारिल भट्ट ने स्पष्ट कहा है—" जिस बुद्ध ने क्षत्रिय हो कर भी धर्मोपदेश और भिक्षावृत्ति को अपना—कर स्वधर्म—त्याग किया वह ठीक—ठीक धर्मोपदेश देगा, इस पर कैसे विश्वास करलें? और रही अहिंसादि जो वेदादि सच्छाब्रों में भी है वह भी (बुद्ध या बुद्ध के शिष्य के उपदेश से ग्रहण की जाय तो) उसी प्रकार निकम्मी और अविश्वास्य है जैसे कुत्ते की खाल में पड़ा दूध (अपवित्र) निकम्मा होता है। " (मी. तंत्रवार्तिक १, ३, २-३)

जैन साहित्य की भी यही दशा है। "जैन कल्प-सूत्र" में महावीर के जन्म की एक विचित्र कथा कही गई है। उसमें लिखा है कि महावीर जब पुष्पोत्तर नाम के स्वर्ग से जन्म लेने के लिए उतरे तो ऋषभदत्त नामक ब्राह्मण की पत्नी देवानन्दा के गर्भ में आए। परन्तु इस के पहले यह कभी नहीं हुआ था कि किसी महापुरुष ने ब्राह्मण कुल में जन्म लिया हो। इसलिए शुक्र ने इस महापुरुष को देवानन्दा के गर्भ से हटा कर रानी तृषला के गर्भ में रख दिया।—" बौद्धकालीन भारत" तीसरा अध्याय।

#### अवतारों का वर्ण

बड़े आश्चर्य की बात है कि दश अवतारों की कथा में एक भी महापुरुष का ब्राह्मण घराने में उत्पन्न होना नहीं पाया जाता। दश अवतारों में केवल चार ही—राम, कृष्ण, बुद्ध और परशुराम गर्भ से उत्पन्न हुए माने गये हैं। इन में तीन के क्षत्रिय होने में तो कोई संदेह ही नहीं। पर चौथे भी ब्राह्मणाभास क्षत्रिय ही समझे जाते हैं। इस से उनका स्वभाव और आचार-व्यवहार भी क्षत्रियों का सा पाया जाता है। उनके क्षत्रिय होने की बात महाभारत के अनुशासन पर्व के तीसरे अध्याय में विणित उनकी जन्म-कथा सुनने से स्पष्ट हो जाती है।

#### क्षत्रियों की पराजय

जैसा कि ऊपर कहा गया, ब्राह्मणों ने अपनी चालाकी से बौद्ध धर्म को भारत से विदा कर दिया और क्षत्रियों के प्रबल प्रयास को विफल कर दिया। क्षत्रिय लोग अपने इस निरन्तर प्रयास को विफल होते देख हतोत्साह हो गये और ब्राह्मणी सत्ता की प्रचण्डता दश गुना अधिक हो गई।

इसके बाद किसी ने उन का विरोध नहीं किया। दिन पर दिन उनका बल बढ़ता गया। पौराणिक काल में चालाक ब्राह्मणों को "भूसुर" अर्थात् पृथ्वी के देवता की उपाधि दी गई। पर अबतक भी ब्राह्मणों को पूजनीय होने के लिए विद्वान होना आवस्थक था। गरुड़ पुराण में तो अशिक्षित ब्राह्मण का श्राद्ध आदि कमों में सभ्मिलित होना भी निषिद्ध है।

परन्तु आगे चलकर यह अड़चन भी हटा दी गई। ऐसे-ऐसे श्लोक रचकर पुराने और नये ग्रंथों में डाल दिए गये, जिनमें ब्राह्मण होने के लिए एक विशेष घराने में जन्म लेना ही पर्याप्त बताया गया, उसके आचार-व्यवहार और योग्यता की बिलकुल परवाह नहीं की गई। अतएव महाभौरत में लिखा मिलता है कि भूले या बुरे किसी भी कर्म को करते हुए ब्राह्मण का तिरस्कार नहीं करना चाहिए। मनुस्मृति कहती है कि ब्राह्मण यदि पूर्णतया पापों में लिप्त हो तब भी उसे न मारे।

ब्राह्मण जन्म लेते ही पृथ्वी के समस्त जीवों में श्रेष्ठ होता है, सब प्राणिबों का ईश्वर होता है और धर्म के खज़ाने का पोषक होता है (मनु.१-९९) जैसे अमिन चाहे संस्कार-युक्त हो और चाहे संस्कार-रिहत, महान देवता है, वैसे ही ब्राह्मण चाहे विद्वान हो और चाहे मूर्ख, बहुत बड़ा देवता है। जैसे महा तेजवाला अग्नि मरघट में शव को जलाने से भी दूषित नहीं होता, किन्तु यज्ञ में हवन किए जाने पर फिर वृद्धि को प्राप्त होता है, वैसे ही सब अनिष्ट और पाप-कर्म करते रहने पर भी ब्राह्मण सदा पूज्य ही है, क्योंकि वह परम महान देवता है (मनु ९।३१७-२१९)। पाराशैर-स्मृति कहती है कि ब्राह्मण चाहे छुरे चिरत्रवाला भी हो, पूज्य है; पर शुद्ध चाहे जितेन्द्रिय हो, पूज्य नहीं। इसी

<sup>1.</sup> ब्राह्मणो नावमंतब्यः सदसद्वा समाचरन्। आदिपर्व, १९०-१३

२. न जातु ब्राह्मणं हम्यात् सर्वपापेष्वपि स्थितम्। मनु. ८-३८०

दुःशीछोऽपि द्विजः पूज्यो नतु शूद्रो जिनेन्द्रियः ।
 कःपरित्यज्य गां दुष्टां दुहेच्छीछवतीम् खरीम् ॥ पाराशरस्मृति । ८-३३

प्रकार "नारायणे सार-संप्रह" में लिखा मिलता है कि ब्राह्मण चाहे मैला हो चाहे पवित्र, वह मेरी पूजा कर सकता है। पर स्त्री और शृद्ध का कर-स्पर्श मुझे वज्र से भी अधिक कठोर लगता है।" फिर गोस्वामी तुलसीदास ने तो स्पष्ट ही कह दिया है—

पूजिए विप्र शील गुण हीना। शूद्र न गुन गन ज्ञान प्रवीना॥ श्रीधराचार्य कहता है—'' ब्राह्मणत्व का योनि-संबंध—ज्ञान.बताने के लिए विशुद्ध ब्राह्मण की सन्तान से उत्पन्न हुए (मनुष्य) की उत्पत्ति मात्र कारण है, यही ब्राह्मणत्व है!''

कुमारिल भट्ट कहता है—" सन्तान की जाति वही होती है जो उसके माता—पिता की है। इस में उत्पादक जाति का स्मरण (अपेक्षित) होता है। यह उत्पाद और उत्पादक का संबंध माता को ही विदित होता है, दूसरों को तो अटुमान से अथवा आप्तोपदेश से इसका ज्ञान होता है। स्त्रियों में कहीं— कहीं व्यभिचार होने के कारण उस संबंध का ज्ञान इतर व्यक्तियों को भी हो सकता है। परन्तु सब कहीं ऐसी कल्पना करना उचित नहीं। कारण यह कि महाकुलीन स्त्रियाँ बडे प्रयत्न से अपने पातिवृत्य की रक्षा करती हैं। इसी (कुल—धर्म रक्षा के) कारण क्षत्रिय एवं ब्राह्मण अपने पिता—पितामह की परम्परा को अक्षुण्ण बनाए रखने के लिए शिलालेख आदि स्मारक स्थापित करते हैं। सवणों से (ब्राह्मण आदि से ब्राह्मणी आदि में) उत्पन्न हुए (सन्तान) का दूसरा वर्ण—धर्म नहीं हो सकता

- त्राह्मणैः सवपुज्योऽहं शुचैरप्यशुचैरि ।
   श्ची शृद्धयोः करस्पशें वज्रादिप सुदुष्करम् ॥
- २. ब्राह्मणत्वस्य योनि संबंधज्ञाने प्रतीति कारणं विशुद्ध ब्राह्मण सन्तति-जस्य उत्पतिमात्रानुबंधं ब्राह्मणत्वम्—कन्दछी।
- ३. अत्रोदत्पादकं जाति स्मरणमयंचोत्पाद्योत्पादक संबंधो मातुरेव प्रथ्यक्षः, अन्येषान्तु अनुमानाप्तोपदेसादवगतं कारणं भवति । नच स्त्रीणां क्वचिद् ब्यभिचार दर्शनात् सर्वत्रेव कल्पना युक्ता । विशिष्टेन हि प्रयत्नेन महाकुलीनाः पिरस्थन्त्याःमानम् । अनेनैव हेतुना राजभिः ब्राह्मणेश्च स्वपितृपितामहादि-पारम्यर्याविस्मरणार्थं समूह लेख्यानि प्रवित्तितानि । सवर्णेन चोध्पादितस्य नैव वृर्णान्तरस्त्वापतिः ।—कुमारिलभट कृत तन्त्रवाक्षिक, १,२,१ ।

## कुछ ऐतिहासिक प्रमाण

ऊपर दिए वर्णन से यह बात स्पष्ट हुए बिना नहीं रहती कि वर्णभेद, जो आरम्भ में विभिन्न रुचियों और योग्यताओं के अनुसार लोगों की मनोगत बाँट पर आधारित था और जिसका उद्देव समाज के जीवन को सुखमय बनाना था, किस प्रकार धीरे-धीरे जन्ममूलक हो कर परस्पर ईर्ष्या-द्वेष और कलह का कारण बन गया। फिर भी यह नहीं कह सकते कि जात-पात-तोड़क विवाह एकदम बंद हो गये थे।

स्मृतियों के प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष प्रमाणों के अतिरिक्त ऐतिहासिक प्रमाण भी हैं, जो सिद्ध करते हैं कि उस काल में जात-पात-तोड्क विवाह प्रचलित थे। ईसा के दो शताब्दी पूर्व ब्राह्मण राजा अग्निमित्र ने क्षत्रिय **रा**जकुमारी मालविका से विवाह किया। इसी शताब्दी के एक लेख से प्रकट होता है कि श्रुतियों और स्मृतियों के माननेवाले एक कहर ब्राह्मण ने एक क्षत्रिय कन्या से . विवाह किया। चौथी शताब्दी में एक ब्राह्मण परिवार की कन्या वैश्य के घर में च्याही गई । प्रतिहार राजपरिवार के प्रवर्तक की दो पत्नियाँ थीं-एक ब्राह्मण और दूसरी शुद्ध। दोनों पत्नियों की सन्तान एक ही घर में रहती थी। नवीं शताब्दी के राजा शेखर (ब्राह्मण) ने एक सशिक्षित क्षत्रिय स्त्री से विवाह किया था। "क्षत्रिय सागर" की कथाओं में हम पाते हैं कि आरम्भ में माता-पिता अपनी कन्या के लिए चारों वर्णों के वरों का चनाव करते थे। फिर अपनी कन्या से पूछते थे कि वह किसको पसंद करती है। एक कहानी में अशोकदत्त नामक एक ब्राह्मण का एक राजकुमारी से विवाह होता हैं। इस विवाह का वर्णन करते हुए कथाकार कहता हैं, मानो विद्या और शील का संबंध हुआ हो। नवीं शताब्दीके आरम्भ तक जात-पात-तोडक विवाहों की आज्ञा थी। श्रुतियों और स्मितयों में दृढ़ विश्वास रखनेवाले ब्राह्मण तक जात-पात तोडकर विवाह करते थे। यह न समझना चाहिए कि आन्तरजातीय विवाह उस समय की साधारण प्रथा थी। साधारणतः विवाह अपनी ही जाति में होता था। पर यदि किसी विषय में समझा जाता था कि आन्तरजातीय विवाह अधिक उपयुक्त है तो स्मृतिकार कोई आपत्ति न करते थे। वे ऐसे विवाह के लिए अनुमति दे देते थे और सन्तानों को वही धार्मिक और सामाजिक अधिकार मिलते थे जिनका पिता अधिकारी था।

हमारा समाज

दसवीं शताब्दी से समाज का दृष्टिकोण बदलने लगा। स्मृतियों ने घोषणा करना आरम्भ कर दिया कि यद्यपि आन्तरजातीय विवाह एक समय में प्रचलित था पर कलियुग में उस के लिए आज्ञा नहीं होनी चाहिए। अलबेरनी के लेखों से विदित होता है कि प्राचीन लेखक जैसे ब्राह्मण को किसी भी जाति की कर्या से विवाह करने की अनुमति देते थे, वैसे ग्यारहवीं शताब्दी के ब्राह्मण अपनी जाति के लोगों को अनुमति नहीं देते थे। बारहवीं शताब्दी में राजतरङ्गिणी के ब्राह्मण लेखक कल्हण ने एक दु:खद घटना का उल्लेख किया है कि कार्मीर के राजा संप्रामराज ने अपनी बहन का विवाह एक ब्राह्मण युवक से किया। इस विवाह पर कल्हण ने रोष प्रकट करते हुए कहा है—" इस राजा की मूर्खता देखो। इसने यह नहीं देखा कि आन्तरजातीय विवाह कर के वह अपने दुल को कल्ड्कित कर रहा है। वर और वधू में कितना अन्तर है। वधू का विवाह किसी जगहिजेता से होना चाहिए था। उसका विवाह एक ब्राह्मण पुजारी से हुआ जो भिक्षा पर जीता है।" इस ब्राह्मण कहुण के इन शब्दों से प्रकट होता है कि बारहवीं शताब्दी में आन्तरजातीय विवाह लोकप्रिय न थे।

## लोकप्रिय न रहने का कारण

विभन्न जातियों में उस समय सांस्कृतिक भेद-भाव इतना बढ़ चुका था कि विवाह—संबंध सुखदायक नहीं हो सकता था। पहले ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैदेय सभी संस्कृत और वेद पढ़ते और दूसरे संस्कारों का पालन करते थे। बहुत दिनतक सभी मांसाहारी रहे। स्मृतियों ने बालक के "अन्न प्राशन" और श्राद्ध के अवसर पर मांसाहार की व्यवस्था दी है। काल की गति से यह सांस्कृतिक एकता मिटने लगी। ब्राह्मणों ने मांस खाना छोड़ दिया। वे बड़ी तत्परता से सभी संस्कारों का पालन करने लगे। ब्राह्मणेतरों ने उन्हें छोड़ दिया। वेदाध्ययन ब्राह्मणों तक सीमित हो गया। मध्ययुग में ब्राह्मण अधिक कट्टर और संस्कारवादी बन गये। उन्होंने संध्या और स्नान में वृद्धि कर दी और कई प्रकार के व्रत रखने लगे। अब्राह्मणों ने हिकाल संध्या का भी परित्याग कर दिया। जब ब्राह्मणों और अब्राह्मणों में इतना भेद हो गया तब आन्तर-जातीय विवाह असंभव हो गया। निरामिषभोजी ब्राह्मण लड़के और मांसाहारी क्षत्रिय लड़की का विवाह कैसे साध्य हो सकता था? ब्राह्मणों ने अब

धर्मशास्त्र के दिए हुए सब जातियों की कन्या के साथ विवाह करने के अधिकार को छोड़ दिया। वे एक ही जाति में विवाह किए जाने पर बल देने लगे। दूसरी जातियों ने भी उनका अनुकरण किया। बस, बारहवीं शताब्दी के आरम्भ से हम पाते हैं कि हिन्दू—समाज से जात—पात—तोड़क विवाह का लोप हो गया। पर जिस सांस्कृतिक भेद के कारण स्मृतिकारों ने जात-पात—तोड़क विवाहों पर स्कावट लगाई थी वह अब तेजी से दूर हो रहा है। विभिन्न जातियों के बहुत से युवक और युवतियाँ शिक्षा-व्यवसाय और राजनीतिक सिद्धान्तों की दृष्ट से एक ही सांस्कृतिक धरातल पर आगये हैं। इसलिए इस युग में उन के विवाह पर इस कारण रोक नहीं लगानी चाहिए कि उनकी जाति अलग-अलग है। जात—पात—तोड़क विवाह के लिए उनको अनुमित न देकर हम उन्हें विवश करते हैं कि वे हिन्दुत्व का परित्याग कर किसी दूसरे समाज का आश्रय प्रहण करें।

# छठा परिच्छेद

# वर्णव्यवस्था में शूद्र की स्थिति

किए ब्राह्मण और क्षत्रिय किस प्रकार एक दूसरे से दाव-पेच खेलते थे और अन्त में वर्ण को जन्म से ठहराकर किस प्रकार ब्राह्मणों ने क्षत्रियों के सब प्रवास विफल कर दिये। पहले ब्राह्मण बड़े माने जाते थे, पर कालान्तर में उनको ब्रह्मविद्या में पछाड़कर क्षत्रिय सर्वोच्च बन बैठे। इधर ब्राह्मण इस हार को चुप-चाप सहन करने को तैवार न थे। उन्होंने गुण-कर्म का बखेड़ा हटाकर जन्म से ही ब्राह्मण का होना प्रतिष्ठित कर दिया और आज भी हिन्दू समाज में गुण-कर्म की नहीं जन्म की ही प्रतिष्ठा है। इस जन्ममूलक वर्ण-व्यवस्था में शूद्र के साथ बहुत कठोरता और अन्याय किया गया है। उसके लिए उन्नति के सब मार्ग रोक दिए गये हैं। उसके जीवन को नरकमय बना दिया गया है। उसकी आत्मा में जोंक लगाकर उसे जीवन्मृत कर दिया गया है। आग हम स्मृतियों; विशेषतः मनुस्मृति, और सूत्र प्रन्थों के कुछ विधान उद्धृत करते हैं। मनु कहता है कि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय ये तीन वर्ण द्विजाति हैं, चौथी एक जाति शुद्र की है; पाँचवाँ कोई वर्ण नहीं। पतञ्जलि अपने अष्टाप्यायी महाभाष्य में लिखता है कि ग्रद्ध दो प्रकार के होते हैं—एक अवहिष्कृत अतेर दूसरे वहिष्कृत। तक्षा और अयस्कार आदि जो द्विजों के बर्तन छ सकते

श्राह्मणः क्षत्रियो वैदयस्त्रयो वर्णा द्विजातयः ।
 सतुर्थ एक जातिस्तु शूद्रो, नास्ति तु पंचमः । मनु० १०-४

२. शृदाणामनिरवसितानाम् । (२।४,१०) अवहिष्कृतानां शृदाणां प्राग्वत् । तक्षास्यकारम् । पात्राद्वहिष्कृतानान्तु चाण्डाख-मृतपाः ।

हैं, अवहिष्कृत या अनिरवसित हैं। और जो द्विजों के पात्रादि नहीं छू सकते वे चाण्डाल और मृतप आदि निरवसित या वहिष्कृत ग्रुद्र हैं।

" श्रद्ध से सेवा ही कराए, चाहे वह मोल तिया हुआ हो और चाहे न मोल लिया हुआ, क्योंकि ब्रह्मा ने श्रद्ध को ब्राह्मण की दासता के लिए ही उत्पन्न किया है।" (मनु॰ अश्वाय ८, श्लोक ४१३-४१४ और अश्वाय १०-१२३)

" शद्र को इस्त्र अन्न, पुराने कपड़े, अन्न की पछोड़न और पुराना वर्तन भांडा देना चाहिए। '' (मनु० अध्याय १०—१२५)

"धन कमाने की शक्ति रखते हुए भी शृद्ध को धन का संचय नहीं करना चाहिए, क्योंकि शृद्ध धनवान होजाने पर ब्राह्मण को बाधा देता है। (मनु॰ अध्याय १०—१२९)

" यदि अधम जाति शृद्ध ऊँची जाति के कमों को करके धन कमाने लगे, तो राजा उसका सब धन छीन कर उसे देश से निकाल दे।" (मनु.१०-९६)

" श्रद्ध को बुद्धि नहीं देनी चाहिए, न यज्ञ का उच्छिष्ट और न होम से बचा हुआ भाग (हविष्), न धर्म का उपदेश देना चाहिए। यदि कोई श्रद्ध को धर्मोपदेश और व्रत का आदेश करता है तो वह उस श्रद्ध के साथ असंवृत नामक अंधकारमय नरक में पड़ता है।" (मनु. अध्याय ४ श्लोक ८०-८१)

"श्रद्ध यदि वेद को सुन ले तो उस के कानों में पिघला हुआ सीसा और लाख भरा देनी चाहिए। यदि श्रद्ध वेद-मंत्र का उच्चारण करे तो उसकी जीभ कटवा देनी चाहिए। यदि वेद को याद करे तो उसका शरीर चीर डालना चाहिए \*।"—गौतम धर्म-स्त्र १२-४ और ब्रह्मस्त्र, शांकरभाष्य अ. १, प० ३, अथ्याय ९, स. ३८।

" ब्राह्मण निःसंकोच होकर शृद्ध का धन ले ले, क्योंकि शृद्ध का अपना कुछ भी नहीं। उसका सब धन उसके स्वामी (ब्राह्मण) का ही है। "—मनु अध्याय ८-४९७

" बिह्री, नेवला, चाष, (चिड़िया) मेंढक, कुत्ता, गोधा, उल्लू और कीए की इत्या में जितना पाप होता है उतना ही ग्रह्म की हरया में होता है। '' मतु॰ ११-१३१

अथाहास्य बेदगुपशृण्वतस्त्रपुजतुभ्यां श्रोत्र प्रतिपूरण मुदाहरणे जिह्नाच्छेदो धारणे शरीरमेदः ॥
 —गौतम धर्म-सूत्र १२-४

" यदि श्रद्ध द्विजातियों को कड़ी अर्थात् चुभनेवाली बात कहे तो उस की जीभ काट डालनी चाहिए, क्योंकि वह निकृष्ट अंग से उरपन्न हुआ है। यदि श्रद्ध होह से द्विजातियों के नाम और जाति का नाम ले तो उसके मुँह में जलती हुई दश उँगली की कील ठोंकनी चाहिए। यदि श्रद्ध अहंकार से ब्राह्मण को धमांपदेश करे तो राजा उसके मृंह और कान में गरम तेल डलवा दे। यदि श्रद्ध उच्च जातियों के साथ एक आसन पर बैठने की इच्छा करे तो राजा उसकी कमर दाग कर उसे देश से निकाल दे अथवा उसके चूतैंड कटवा दे।"—मनु॰ अध्याय ८ स्टोक २००,२०१,२०२,२९१,

" यदि शृद्ध जप और होम आदि शुभ कार्यों में लगा है तो वह राजा से कठोर दण्ड पाने के योग्य है, क्योंकि जप-होम में तत्पर होने के कारण वह राजा के देश का नाश करनेवाला है, जैसे अग्नि का नाशक जल है।" अत्रिस्मृति, ९

"जप-तप, तीर्थ-यात्रा, संन्यास-प्रहण, मंत्र-साधन और देवता की आराधना, इन छः कर्मों के करने से स्त्री और शृद्ध पतित हो जाते हैं।" अत्रिस्मृति, ३३–३४

"जो अज्ञानी ब्राह्मण श्रद्ध के शव के साथ जाता है वह तीन दिन और तीन रात अश्रद्ध रहता है। इसलिए द्विज न तो श्रद्ध के शव का स्पर्श करें और न दाह कराए। यदि वह मृत श्रद्ध को देख ले तो सूर्य के दर्शन से श्रद्धि होती है। यह पुरातन मर्यादा है। " पाराशर-स्मृति ५५-५८

"ब्राह्मण दुश्विरत्र भी हो, तब भी पूजने योग्य है, रहद्र चाहे जितेन्द्रिय हो तब भी पूज्य नहीं, क्योंकि ऐसा कौन है जो दुष्ट गी को छोड़कर सुशीला गत्री को दुहेगा।" पाराशर-स्मृति ८-३३

- नामजातिग्रहं स्वेषामभिद्रोहेण कुर्वतः
   निक्षेप्योऽयोमयः शङ्कुर्ज्वष्ठन्नास्य दशाङ्गुलः । ८-२०१
- २. धर्मोपदेशं दर्पेण विप्राणामस्यकुर्वतः । तप्तमासेचयेत्तैछं वक्त्रे श्रोत्रे च पार्थिवः ॥ ८-२७२
- महासनमिप्रेप्सुरुकृष्टस्यापकृष्टजः ।
   कटचाकृताङ्कोनिर्वास्यः स्फिचं वास्यावकर्तयेत् ॥ ८–२८३

"जो श्रद्ध द्विजों की सेवा छोड़कर दूसरा काम करता है, उसकी आयु कम हो जाती है और निःसंदेह नरक में पड़ता है। '' पाराशर अध्वाय २, श्लो. १९–२०

"यदि शृद्ध आर्य अर्थात् द्विज स्त्री से समागम करे तो दण्ड के रूप में राजा उसकी लिङ्गेन्द्रिय को कटवा दे और उसका धन छीन लेते। यदि वह अपनी रक्षा करता हो तो उसका वय करा दे।"—गौतम स्मृति अध्याय १२ और मनु० ८-३५९

ं "जिस गाय का दूध अग्निहोत्र में काम आता है उसे शृह को न दोहने देना चाहिए। ''—काठक संहिता ३१–२

" यज्ञ करते समय ग्रद से बोलना नहीं चाहिए और न ही यज्ञ के समय ग्रद्ध को वहाँ वर्तमान होना चाहिए।"—शतपथ ब्राह्मण ३। १-१-१०

" चिकित्सक, शिकारी, कुलटा स्त्री, चोर, हिजड़ा, अवर्ण, बढ़ई, धोबी, कलवार, गुप्तचर, मोची और शृद्ध का दिया अन्न न खाए।" वसिष्ठ धर्मसूत्र १४।१-४

" यदि ब्राह्मण शृद्ध का दिया अन्न खाकर मर जाय, तो वह प्राम-शृकर बनकर या उसी शृद्ध के परिवार में पुनः जन्म लेता है। शृद्ध का दिया भोजन करने के उपरान्त यदि ब्राह्मण अपनी ब्राह्मणी स्त्री से भी समागम करता है, तो उस स्त्री के गर्भ से जन्म लेनेवाले पुत्र उस भोजन देनेवाले (शृद्ध) के पुत्र होंगे, और वह स्वर्ग को नहीं जायगा "—वसिष्ठ धर्मसूत्र ६। २७-२९

" ब्राह्मणी के साथ गमन करनेवाले ग्रद्ध को आग में फेंक देना चाहिए।"— संवर्त-संहिता (१५२-१५४; १६६-१६८)

" शृद्र जिस भी अंग से ब्राह्मण का अपमान या हानि करे, राजा शृद्ध का मही अंग कटवा दे। यदि वह उसी आसन पर बैठे जिस पर ब्राह्मण बैठा है, तो उसके चूतड़ों को दाग कर उसे देश से निकाल दे। यदि वह ब्राह्मण पर थूके तो उस के दोनों होंठ कटा दे। यदि उस पर पादे, तो उस की गुदा और यदि वह गाली दे तो उस की जीभ कटवा दे।" विष्णु स्मृति ५।१९–२५

शुद्र के प्रति यह अन्याय उस सयय बहुत अखरने लगता है जब हम

स्मृतिकारों को एक ही प्रकार के अपराध के लिए शृह को बहुत कठोर और बाह्मण को बहुत हलका दण्ड देते पाते हैं। उदाहरणार्थ, देखिए—

" रुद्ध स्त्री के साथ व्यभिचार करनेवाले द्विज पुरुष को देश-निकाला दिया जाय। पर जो रुद्ध किसी द्विज स्त्री से व्यभिचार करे, उसे प्राण-दण्ड दिया जाय।" आपस्तम्ब धर्मसूत्र प्रश्न २, पटल १०, खंड २७, सूत्र ८-९.

" ब्राह्मण के साथ समागम करनेवाली कन्या को कुछ भी दण्ड न दे, और नीच जाति के पुरुष से संबंध करनेवाली कन्या को ही सँभाल कर घर में रक्खें। ब्राह्मण जाति की कन्या से समागम करने वाला शूद्र वध के बोग्य हैं। " मनु॰ ८-३६५-३६६.

सर्वत्र ब्राह्मण की बहुत बड़ाई की गई हैं। जैसे---

" मुख से उरपन्न होने के कारण ब्राह्मण सबसे बडे हैं और सृष्टि के प्रभु या स्वामी हैं। " मनु.१-९३.

"देवता लोग ब्राह्मणों के मुख द्वारा ही भोजन करते हैं। इसलिए संसार में ब्राह्मण से बढ़कर कोई प्राणी नहीं।" मनु. १–९५.

" संसार में जो कुछ है सब ब्राह्मण का है, क्योंकि जन्म से ही वह सबसे श्रेष्ठ है।" मनु १-१००

" ब्राह्मण जो कुछ भी खाता, पहनता और देता है, वह सब उसका अपना ही हैं। संसार के सब लोग ब्राह्मण की कृपा से ही खाते-पीते और लेते-देते हैं। मनु. १–१०१

" इस देश पर द्विजाति लोग प्रयत्न के साथ अपना अधिकार जमाए रक्खें और ग्रद्भ किसी दूसरे देश में वृत्ति-पीड़ित हुआ निवास करे।" मनु. २-२४

श्रद्धों के विरुद्ध बनाए गये ये काले कानून सचमुच कभी प्रयोग में भी लाए गये थे, यह निश्चित रूप से कहना किन हैं। जिस इतिहास का हमें ज्ञान हैं, कम से कम उसमें इन कानूनों के प्रयोग की किसी घटना का उहेख नहीं मिलता, वास्तव में ये स्मृतिकार ब्राह्मण उतने कूर और अमानुषिक नहीं हो सकते जितना कूर और अमानुषिक उन्होंने अपने को अपने इन प्रन्थों में प्रकट किया है। इन लोगों ने सचमुच बहुत सी बातें ऐसी लिख दी हैं जिनसे वे परले दरजे के स्वार्थी, अन्यायी और कूर प्रतीत होने लगते हैं।

शहों पर अन्याय और अत्याचार की एक कथा रामायण के उत्तर काण्ड में दी गई है। उसमें बताया गया है कि श्रीरामचन्द्र के राजत्वकाल में किसी ब्राह्मण का तरुण पुत्र मर गया। पिता के जीवनकाल में पुत्र का मरना एक ऐसी दुर्घटना है जो पापी और अन्यायी राजा के राज्य में ही हो सकती है। ब्राह्मण ने आकर राम के पास शिकायत की। उसने कहा कि आप के राज्य में कोई बड़ा भारी पाप हो रहा है जिसके कारण मेरा लड़का मर गया है। रामचन्द्र ने चारों ओर गुप्तचर दोड़ा दिये ताकि पता लगाय कि कोन क्या पाप कर रहा है? गुप्तचरों ने लोट कर सूचना दी कि गोदावरी के तट पर दण्ड-कारण्य में शम्बूक नाम का एक शह अपना कर्म छोड़कर तपस्या कर रहा है, शास्त्राज्ञा के अनुसार शूद्र का एक मात्र काम दिजों की सेवा है, तप-जप और होम-यज्ञ ब्राह्मण का काम है। वर्ण-व्यवस्था की इस मर्यादा को ठीक रखना राजा का धर्म है। बस, राम और लक्ष्मण दोनों तुरंत दण्डकारण्य में पहुँचे और उन्हों ने उस निरपराध शहराज शम्बूक का वध कर डाला।

माल्य नहीं शम्बूक की हत्या एक ऐतिहासिक घटना है या कोरी कल्पना। यदि राम ने सचमुच शृद्धराज शम्बूक को इसलिए मार डाला था कि वह शृद्ध होकर भगवद्भजन कर रहा था। तो इससे बढ़ कर किसी अन्याय और अत्याचार की कल्पना करना भी कठिन है। बंगाल के श्री. द्विजेन्द्रलाल राय और श्री. बोगेशचन्द्र चौधुरी ने अपने "सीता" नामक नाटकों में इस घटना को बडे हो मर्मस्पर्शी ढंग से वर्णित किया है। उस नाटक का कुछ अंश पाठकों के मनोरंजन के लिए अगले परिच्छेद में दिया जाता है।

एक और बड़े अन्याय की बात यह है कि ब्राह्मण के लिए तो आपत्काल में अपने वर्ण के कामों को छोड़कर दूसरा काम करलेने की अनुमति हैं (मनु ४। ४-९ और मनु १०-८१,८२) पर श्रुद्ध आपत्काल में भी प्राणरक्षा के लिए कोई दूसरा काम नहीं कर सकता (मनु १०-९६)

# सातवाँ परिच्छेद

# निरपराध की हत्या

#### पहला दश्य

स्थान—( सरयु के तट पर राजोद्यान । )

मुझे खाने को दौड़ती है। राजधानी नरक की भाँति मुँह खोले मुझे खाने को दौड़ती है। जानकी के साथ ही मानो मेरे जीवन के सभी सुख मुझसे सदा के लिए विदा हो गये हैं।

(मंत्री का प्रवेश)

"क्यों मंत्री जी, क्या समाचार हैं ? "

मंत्री—महाराज, क्या बताऊँ। चारों ओर दुर्भिक्ष के मारे प्रजा त्राहि-न्राहि कर रही है। लोग भूखों मर रहे हैं।

राम—मंत्रीजी, न माछ्यम मेंने क्रीन पाप किया हैं जिससे मेरी प्यारी प्रजा को इन दिनों ऐसी विपदाएँ उठानी पड़ रही हैं। अच्छा, आप चारों ओर निपुण गुप्तचर भेज कर पीड़ितों को सहायता पहुँचाने का काम आरम्भ कर दीजिए; जितना भी व्यय हो सके हृदय खोल कर कीजिए, प्रजा को कष्ट न होने पाने।

मंत्री — जो आज्ञा मह।राज ! में अभी इस का प्रबंध किए देता हूँ ।

## ( मंत्री चला जाता है )

राम—राज्य, राज्य का शासन-सृत्र सँभालना कोई हँसी-खेल नहीं। मालूम नहीं, क्यों लोग ललचाई आँखों से राजिसंहासन की ओर देखा करते हैं। यह नहीं सोचते कि यह फूलों से नहीं, काँटों से भरा है। इस राज्य को लेकर मैंने अपना सर्वस्त्र ही नष्ट कर डाला। प्रजा-रंजन के लिए ही मैंने प्यारी जानकी को वनवास दे दिया। पर हाय, प्रजा फिर भी सुखी नहीं। चारों ओर अकाल पड़ रहा है। लोग हाहाकार कर रहे हैं। अब मैं क्या कहूँ ?

## (द्वारपाल का प्रवेश )

द्वारपाष्ठ—महाराज, एक ब्राह्मण आप से मिलने आए हैं। निपट पागल माल्रम होते हैं। आज्ञा हो तो उन्हें ले आऊँ, नहीं तो वे बरजोरी करने को तैयार हैं। किसी के रोके रुकनेवाले माल्रम नहीं पड़ते।

**राम**—जाओ, उन्हें बड़े <mark>आदर के</mark> साथ तुरंत ले आओ।

( द्वारपाल का जाना )

न मालूम यह ब्राह्मण कौन हैं। इस समय न जाने क्या सूचना ले आए हैं। (ब्राह्मण का प्रवेश)

**बाह्मण**—महाराज, मेरा तरुण पुत्र मर गया। मुझ वृद्ध के जीवन का सहारा छिन गया। महाराज, ऐसा क्यों हुआ; इसका उत्तरदायित्व आप पर ही है।

**राम**—ब्राह्मण देवता, आप को मालूम नहीं, मैंने प्रजा के लिए अपने हाथों अपना कलेजा काट कर फेंक दिया है। क्या उसी का यह फल है?

**ब्राह्मण**— महाराज, शासन करना सरल कार्य नहीं। पता लगाइए, या तो आप ही ने कोई महापाप किया है या आप के राज्य में कहीं पाप हो रहा है। इसी से आज मेरा प्यारा पुत्ररःन लुट गया।

## (विसष्ठ का प्रवेश)

वसिष्ठ-राम!

राम—गुरुदेव, मैं बड़ा पापी हूँ। मेरे ही पापों के कारण बेचारे ब्राह्मण क जवान बेटा मर गया। अब आप ही कहें, मैं इसका क्या प्रायश्चित्त कहूँ ?

विसष्ट - प्रिय राम, तुम क्यों व्यर्थ में दुःखी होते हो ? मैं इन सब अनथें। का कारण तुम्हें बतलाता हूँ। गोदावरी तट पर बसनेवाले कुछ महर्षियों ने मुझ से कहा है कि वहाँ शम्बूक नामक किसी शह ने अपना कर्म छोड़ कर बाह्मणों का कर्म आरम्भ कर दिया है और यज्ञ कर रहा है। इसीलिए आज देश में से सब उपद्रव हो रहे हैं। वह वर्णाश्रम-धर्म का विरोधी दण्डकारण्य में

छिपा हुआ यज्ञ कर रहा है। उसने समाज की व्यवस्था भड्ग कर दी है। वह पूरा−पूरा दण्ड पाने का पात्र है। तुम राजा हो; जाकर उसे दण्ड दो। बस, सब ठीक हो जायगा।

राम— अच्छा, मैं भली भाँति विवेचन करूँगा, यदि वह अपराधी हुआ तो अवस्य दण्ड दूँगा।

#### दूसरा दृश्य

स्थान-( दण्डकारण्य । राम और लक्ष्मण का प्रवेश ।)

राम—लक्ष्मण, यही वह पंचवटी हैं, जहाँ पिता की आज्ञा का पालन करने के लिए हम लोगों ने अपने यौवन काल के कितने ही दिन जंगल में मंगल मनाते हुए बिताए थे। इस के साथ सहस्रों-लाखों स्मृतियाँ जुड़ी हैं। उस समय हम बनवासी होते हुए भी सुखी थे। आज अयोध्या के सिंहासन पर बैठ कर भी मुझे वह सुख नहीं हैं। मेरी देह में मानो अग्नि धधक रही है। सुख गया, शान्ति गई—रह गई केवल चिन्ता और स्मृति—केवल बीते दिनों की स्मृति!

**कक्ष्मण**—आर्य पुत्र ! जो सुख फिर कभी लौटकर नहीं आता, उसके लिए मन इस प्रकार अशान्त हुआ ही करता है।

राम—पिवत्र गोदावरी के तीर पर यह पंचवटी है। जनक—निन्दिनी के चरण—स्पर्श से यह पिवत्र तीर्थ-स्थान बन गई है। इस भूप्रदेश की मिट्टी का एक—एक कण मुझे प्यारा है, क्योंकि इसके साथ जानकी के चरण-रज का संबंध है। आओ भाई, आज इस भूिल को मस्तक पर लगा कर हृदय की ज्वाला को शान्त करें।

## ( मस्तक पर चूिल लगाते हैं )

छक्ष्मण—आर्य पुत्र ! वह देखिए वही प्रस्रवण पर्वत है। वहीं पहुँच कर आप को एक अरुचिकर कर्तव्य को पूरा करना है।

राम — ठीक है, मुझे तपस्वी शम्बूक मुनि को — श्रद्र मुनि को — मृश्यु-दण्ड देना है। बड़ा ही दुष्कर कार्य करना है। पर प्रजा के कल्याण के लिए इस कर्तन्य को पूरा करना ही होगा। चलो, श्रद्र मुनि के आश्रम को चलें।

### तीसरा दृश्य

(स्थान—दण्डकारण्य का दूसरा भाग । शृद्ध मुनि शम्बूक की यज्ञशाला) (शम्बूक यज्ञ के लिए वेदी बना रहा है : उसी समय उसकी स्त्री तुङ्गभद्रा आती है ।)

तुंगभद्रा--आर्य पुत्र !

शम्बूक — प्यारी, मैं आर्यपुत्र नहीं, घोर अनार्य - पुत्र हूँ। क्या तुम नहीं जानती हो, मेरे पिता एक ब्राह्मण के घर रह कर उसकी गोएँ चराया करते थे। वे बारह वर्ष तक उनके यहाँ रहे। तो भी उन्हें उन के घर पानी का घड़ा हुने की आज्ञा नहीं थी।

तुंगभद्रा—आप यह क्या कहते हैं ? क्या पानी का घड़ा छूने से भी अपवित्र हो जाता है ?

**शम्यूक** — जिन्होंने शास्त्र बनाए हैं उनका यही कहना है। हाँ, मौलिक भेद से इसमें न्यूनता या अधिकता होती है। घडे का जल छूने से अपिवत्र हो जाता है, पर ताल का नहीं।

तुंगभद्रा—अच्छा, तो क्या आप ने इतनी विद्या पढ़ी, इतने यज्ञ किए, तो भी आप आर्य नहीं हो सकते ?

शम्बूक — नहीं, ब्राह्मण लोग इस बात को कदापि नहीं मान सकते। हाँ, मैं अपने बल से-जिस से जो चाहूं कहला लूँ।

तुंगभद्रा—अस्तु, ब्राह्मण लोग आप को आर्य कहें या अनार्य, पर में तो आर्यपुत्र ही कहूँगी। मैं तो यह बात कभी नहीं मान सकती कि मेरे स्वामी किसी ब्राह्मण, क्षत्रिय या वैश्य से किसी अंश में कम हैं।

( शम्बूक के सेवक का प्रवेश )

शम्बूक-वयों, क्या समाचार है ?

सेवक— महाराज, दण्डकारण्य के ऋषियों ने आप के नाम राजसभा में नालिश की हैं कि आपने शास्त्र-मर्यादा भङ्ग कर डाली हैं।

शम्बूक — अच्छा ! अयोध्या तक यह नालिश पहुँच गई! अच्छा, इसके आगे का समाचार सुनाओ। सेवक—आप को दण्ड देने के लिए स्वयं महाराज राम यहाँ आ पहुँचे हैं। शम्बूक—बस यही बात हैं? जाओ—इमारा सौभाग्य है जो घर बैठे महाराज के दर्शन होंगे।

### ( सेवक का जाना )

तुंगभद्रा—स्वामी! आप ने यह यज्ञ क्यों रचा? शास्त्र-मर्यादा का उन्नंघन क्यों किया?

शम्बूक—प्यारी ! डरो मत । मैं ऐसे शास्त्र के सामने शिर झुकाना नहीं चाहता जो मनुष्य को उसके जन्मसिद्ध उचित अधिकारों से वंचित करे । महाराज आते हैं तो आने दो । डर क्या है ?

तुंगभद्रा-यदि महाराज, अप्रसन्न हुए तो ?

शम्बूक इसकी मुझे परवाह नहीं है। तुम्हारा स्वामी कायर और भीरु नहीं है। आज मेरे यज्ञ की पूर्ण आहुति है। तुम जा कर गोदावरी-तीर पर सीतातीर्थ में स्नान कर आओ। यज्ञ की खीर यहीं लेती आओ। तब तक मैं वेदी बनाता हूँ।

तुंगभद्रा-अच्छा, जाती हूँ। भगवान आपके मनोरथ पूर्ण करें!

शम्बूक—आज संसार भर से निराला यज्ञ होगा, जिस में एक भी ब्राह्मण सम्मिलित न होगा। शद्ध ही पुरोहित, शद्ध ही होता, और शूद्ध ही ऋतिक् होंगे। क्या अतीत में-क्या पूर्व बुगों में कभी किसी ने ऐसा यज्ञ नहीं किया होगा।

[ इसी समय बहुत से निमंत्रित स्त्री—पुरुष आते और वेदी के निर्माण में लग जाते हैं। शूद्र होता वेदी के गिर्द बैठ जाते हैं। वेद—गान होता है। वेद—मंत्र पढ़ते हुए ज्यों ही शूद्र मुनि शम्बूक यज्ञाग्नि में पूर्ण आहुति देने लगते हैं उसी समय राम और कक्ष्मण आते हैं।

शम्बूक — अहा ! यह क्या ? ये श्यामवर्ण कौन हैं ? अहा ! इसी मूर्ति के दर्शनों के लिए तो मैं आयु भर तपस्या करता रहा हूँ।

[ कुछ कोग आगे बढ़कर राम-कक्ष्मण का स्वागत करते हैं । कक्ष्मण एक जगह खड़े रहते हैं । राम शम्बूक के सामने आजाते हैं । ]

राम—तुम तो समझ ही गये होगे कि में किस लिए आया हूँ। मैं तुम्हारा काल हूँ। तुम्हें मृत्यु-दण्ड देने आया हूँ।

शम्यूक मृत्यु-दण्ड ! राजन्, मैंने ऐसा कौन अपराध किया है जिसके लिए आप मुझे प्राण दण्ड देने आए हैं ?

राम—तुमने वर्णाश्रम-मर्यादा को भंग किया है। समाज का नियम तोड़ा है। तुम्हारे ही यज्ञ करने से ब्राह्मण का तरुण पुत्र मर गया है−दक्षिण प्रदेश में दुर्भिक्ष फैल रहा है।

शम्बूक प्रभु, क्या आप को ठीक माछम है कि मेरे ही कारण दुर्भिक्ष फैला है, मेरे ही कारण ब्राह्मण का बेटा मरा है ? महाराज, आपने यह भद्दी बात मुँह से कैसे निकाली ? क्या भगवती सीता को निकाल देने के साथ आपने बुद्धिमत्ता, चतुराई और न्यायिष्ठयता को भी हृदय से निकाल कर बाहर कर दिया है ?

राम - राद्रराज, बात का बतंगड़ बनाने से कोई लाभ नहीं। विचार किया जा चुका है। मैं तुम्हें प्राणदण्ड देने के लिए ही आया हूँ।

शम्बूक प्रभु, मुझे ज्ञात है कि राजा आज्ञा देते हैं तो मुझे मरना ही पड़ेगा। पर यह कैसी बात है कि दोषी को तो अपने दोष का ज्ञान भी नहीं हुआ, और उसका विचार चुपचाप उसकी अनुपस्थिति में ही हो गया। बड़ा विचित्र न्याय है। आपका यह पतन देख कर बड़ा दु:ख होता है। राघव! माल्यम होता है, जिस सती के तेज से आप तेजस्वी बने हुए थे उसे खो कर आपने सब कुछ खो दिया।

राम—शम्बूक, मैं तुम से विवाद करने नहीं आया। मैं जो कुछ करने श्राया हूँ वह शास्त्रातुकूल हैं। तुम मरने के लिए तैयार हो जाओ। बोलो, लड़ोगे या चुपचाप सिर झुका दोगे ?

## ( तुङ्गभद्रा का प्रवेश )

तुंगभद्रा—आप ही राजा रामचन्द्र हैं ? प्रभु, आपका नाम तो मैं बचपन से सुनती आई हूँ । मन ही मन आप की पूजा करती हूँ, पर आज आपका बह कैंसा विचित्र न्याय है ? महाराज, आप बिना किसी अपराध के ही मेरे स्वामी को मारने आये हैं।

**राम**—तुम्हारे स्वामी ने शास्त्र के प्रति, समाज के प्रति विद्रोह किया हैं। उनका अपराध बड़ा भारी हैं। तुम स्त्री हों, तुम इसे क्या समझोगी ?

तुंगभद्रा—प्रभु, यदि वे सचमुच दोषी हैं तो उन्हें क्षमा कर दीजिए। में नारी हो कर सजल नेत्रों से आपसे क्षमा माँगती हूँ। राजा का भूषण क्षमा हैं। क्षमा के प्रताप से ही राजा के लिए यह पृथ्वी स्वर्ग बन जाती है। राजन्, क्षमा कीजिए।

राम—बहुत बड़ा अपराध तुम्हारे स्वामी ने किया है। वह क्षम्य नहीं। तुम्हारे पति के कारण ही लोगों ने खेती-बाड़ी छोड़, ब्राह्मण के कर्म करना आरम्भ कर दिया है। इस सामाजिक गड़बड़ से बड़े-बड़े अनर्थ हो रहे हैं।

शम्बूक—प्यारी, तुम क्यों व्यर्थ ही क्षमा-क्षमा चिल्ला रही हो ? मैंने न तो कोई अपराध किया है, न उसके लिए क्षमा माँगता हूँ। मैंने केवल अपनी जाति की भलाई की है। उसे उत्तम कर्म सिखाए हैं। ब्राह्मणों ने उसे जिन अधिकारों से वंचित कर रक्खा था वे ही अधिकार मैंने उसे दे दिए। मनुष्य की स्वार्थ-पूर्ण नीति को कुचल कर भगवान की आज्ञा को शिरोधार्य किया है। रघुनाथ, आप को प्राण-दण्ड ही देना है, तो सहर्ष दीजिए। व्यर्थ क्यों विलम्ब कर रहे हैं?

[ शम्बृक अभिमान से छातो तान देता है। रामचन्द्र कमर से तलबार निकालते हैं। तुंगभद्रा दोनों के बीच में आकर खड़ी हो जाती है]

तुंगभद्रा— निर्देष नरेश, मेरे स्वामी का वध करने के पहले मेरी गर्दन धड़ से अलग कर दो। चुप क्यों हो रहे ? हाथ क्यों रोक लिया ? आपने न माल्यम वन के कितने हिरण मारे होंगे। माथे पर बल क्यों पड़ गये ? लो, तलवार चला दो। अबला पर हाथ उठाने से हिचकते क्यों हो ? बाल्यावस्था में ही आपने ताडका—वध किया। राज सिंहासन पर बैठ कर आपने सती सीता को बिना किसी दोष के घर से बाहर कर उसके हृदय के तिल-तिल में आग लगा दी है। लाखों राक्षसियों का सुहाग छठ चुके हो। आज मेरे कलेजे में भी खड़ग घोंप कर जगत में अमर हो जाओ। देर क्यों करते हो ?

# सम — लक्ष्मण, तुम इस नारी को मेरे सामने से हटादो। ( तक्ष्मण आगे बढ़ते हैं।)

तुंगभद्रा— िकस की मजाल है जो मुझे यहाँ से हटा ले जाय ? राम, यदि तुम मुझे नहीं मारते तो-लो, मेरे सामने ही मेरे स्वामी को मार डालो। सती के सामने ही उसके पति का वय कर डालो। मैं भी देखूँ कि तुम्हारा हृदय किस पत्थर का बना है।

राम—सच कहती हो देवी! मेरा हृदय पत्थर का ही बना है। इस पत्थर का पसीजने का स्वभाव नहीं। सत्य के कारण ही मैंने वृद्ध पिता को रोता— चिल्लाता छोड़, वन का मार्ग लिया। सत्य के लिए ही मैं ने जानकी का त्याग किया; और आज सत्य ही की रक्षा के लिए मैं शम्बूक को प्राणदण्ड देने आया हूँ।

शम्बूक सूठी बात है रघुनाथ, आप सत्य की नहीं, सत्य के शव की पूजा करते हैं। सत्य तो आप से कभी का विदा हो चुका। हाँ, अपने जीवन के आरम्भ में आपने सत्य का पालन किया था, जब कि गुह चाण्डाल को छाती से लगाया था, "अनार्य " वानरों को मित्र बनाया था; शवरी के जूठे बेर प्रेम से खाए थे। पर आपने राजधानी में सिंहासन पर बैठ कर सत्य को खो दिया है — अब वह आप के पास नहीं आने का। राघव, तुम बडे अभागे हो, तो भी में तुम्हें प्यार करता हूँ। लो, मेरा शिर उतार लो।

( ऑखें बंद कर रेता है। राम उसका शिर घड़ से जुदा कर देते हैं। तुंगभद्रा अचेत हो कर गिर पड़तो है।)

तुंगभद्रा—(होश में आने पर) प्रभु! प्राणपित! आज आपने बडे भारी सत्य की रक्षा के लिए मृत्यु का आर्लिंगन किया है। मैं वीर-परनी हूँ। आप के लिए मुझे रत्ती भर भी शोक नहीं। नाथ, स्त्रर्ग में शीघ्र ही मेरी आप से भेंट होगी। परन्तु अस्याचारी राघव! इस जीवन में तुम घड़ी भर के लिए भ चैन न पाओगे। तुम्हारा सारा जीवन दु:ख और शोक में ही बीतेगा। फूलों की सेज तुम्हें काँटों का बिछीना जान पडेगी। तुम चैन से एक दिन भी न सो सकोंगे। जागते भी स्वप्न देखा करोंगे। सहस्त्रों लोगों से घिरे रहने पर भी

भपने को अकेला अनुभव करोगे। कोई तुम्हारी हृदय-वेदना को नहीं समझेगा। घोर निराशा, भारी चिन्ता और मर्मान्तक पीड़ा के साथ तुम्हारी मृत्यु होगी। तुम चाहे भगवान् के अवतार साक्षात नारायण ही क्यों न हो, सती का यह शाप तुम्हें भोगना ही पडेगा।

राम — देवि ! बडे संमान के साथ राम तुम्हारा यह शाप स्वीकार करता हैं \* ▶ ( राम शिर झुकाता है )

<sup>\*</sup> श्री. योगेशचन्द्र चौधरी के " सीता " नाटक के आधार पर श्री. राधामोहन काव्यतीर्थ द्वारा अनुवादित ।

# आठवाँ परिच्छेद

# शार्दूल कर्ण की कथा

तिभेद से होनेवाली हानियों को इस देश में किसी महापुरूष ने न देखा हो या देखकर भी जातिभेद को मिटाने का यत्न न किया हो, सो बात नहीं। बहुत पुराने समय में ही लोग इस प्रथा की घातक प्रवृत्ति का अनुभव करने लगे थे। पर जातिभेद के विरुद्ध विद्रोह करनेवाला पहला कान्तिकारी महापुरूष गौतम बुद्ध था। जैसे रावण के मारने को राम का और कंस के मारने को कृष्ण का जन्म हुआ था; उसी प्रकार मानों जातिभेद के नाश के लिए भगवान बुद्ध अवतरित हुए थे। उन का उपदेश था—

"हे भिक्षुओ, जितनी बड़ी निदयाँ हैं, जैसे-गंगा, बसुना, अचर्वती, सरयू, और मही (गण्डक), वे सब महासागर को प्राप्त होकर अपने पहले नाम और गोत्र को छोड़ देती हैं और महासागर के नाम से प्रसिद्ध होती हैं। ऐसे ही भिक्षुओ! क्षत्रिय, ब्राह्मण, वैश्य और श्रद्ध ये चारों वर्ण तथायत (बुद्ध) के बताए धर्म-विनय में गृह-रयागपूर्वक प्रव्रजित हो, पहले के नाम और गोत्र को छोड़ देते हैं। वे शाक्य-पुत्र श्रमण के ही नाम से प्रसिद्ध होते हैं। " (विनय-पिटक, जुल्लगग ४)

बुद्धदेव ने बडे ही हृदयप्राही ढंग से, पर प्रबल शब्दों में, वर्णभेद की, नि:सारता को प्रकट किया है। उन के उपदेश प्रायः कथा के रूप में होते थे। वैसी ही एक कथा आगे दी जाती हैं:—

एक समय की बात है, भगवान् बुद्ध श्रावस्ती में ठहरे हुए थे। एक दिन भगवान् के त्रियं शिष्य आनन्द श्रावस्ती नगर में भिक्षा माँगने के लिए गये। उन को प्यास लगी। एक कुएँ पर एक चाण्डाल-कन्या पानी भर रही थी। लड़की का नाम प्रकृति था। आनन्द ने प्रकृति से पानी माँगा। प्रकृति बोली—
"हे भिक्षु, में चाण्डाल-कन्या हूँ, में आपको कैसे पानी दे सकती हूँ ?" आनन्द

ने कहा—"बहन, मैं जाति या कुल नहीं पूछता, मुझे पानी दो।" प्रकृति ने आनन्द को पानी दिया। पानी पीकर आनन्द चल दिए। प्रकृति को आनन्द के प्रति श्रद्धा उत्पन्न हुई। उस के मन में आनन्द को अपना स्वामी बनाने की प्रबल अभिलाषा हुई। उस ने सोचा कि मेरी माता महाविद्याधरी कई मंत्र जानती है। वह आनन्द को लाने में समर्थ हो सकती हैं। यह सोच कर वह पानी का घड़ा ले—घर गई। उस ने अपनी माता को सब वृत्तान्त कह सुनाया। माता ने कहा—" राजा प्रसेनजित महातमा गौतम का बड़ा भक्त है। यदि उसे माल्यम हो गया तो चाण्डाल कुल के लिए बड़ा अनर्थ होगा। महातमा गौतम वीतराग सुने जाते हैं। और जो वीतराग है उस पर मंत्र का कुछ प्रभाव नहीं होता। वह मंत्र को व्यर्थ कर देता है।"

प्रकृति ने कहा—"माता, बदि आनन्द मुझ को नहीं मिलेगा तो मैं प्राण-त्याग कर दूँगी।"

माता बोडी—"तू प्राण-त्याग मत करः में आनन्द को ला दूँगी।" यह कह कर प्रकृति ने अपने घर के आँगन को गोबर से लीपा और मध्य में वेदी बना कर आग जला दी। उस ने मदार के फूलों से मंत्र पढ़-पढ़ कर होम किया। विद्याघरी के मंत्र-प्रभाव से आनन्द का मन डोल गया। वह वन से निकल कर प्रकृति के घर आया और वेदी के पास बैठ गया। एकान्त में बैठ, वह, रो—रो कर कहने लगा—" भगवन्, में विपत्तिमें फँसा हूँ; आप मेरी रक्षा करें!" भगवान् ने अपने मंत्र-बल से चाण्डालिनी के मंत्रों को व्यर्थ कर दिया और आनन्द की रक्षा की। आनन्द चाण्डालिनी के घर से निकल कर बन की ओर चल दिया। प्रकृति ने आनन्द को जाते देख कर अपनी माता से कहा—"हे माता, आनन्द चला जा रहा है।" माता ने उत्तर दिया—" महात्मा गौतम ने मेरे मंत्रों को निष्प्रभाव कर दिया है। जो मंत्र समूचे संसार पर अपना प्रभाव रखते हैं उन मंत्रों को महात्मा गौतम व्यर्थ कर सकते हैं। परन्तु उन के मंत्रों को प्रभावहीन करने की शक्ति किसी में नहीं।"

आनन्द सीधे भगवान् के पास गये और प्रणाम कर एक ओर बैठ गये।

भगवान् बोले-- " आनन्द, अपने कल्याण के लिए इस षडक्षरी विद्या को प्रहण करो। समूचे संसार में ऐसा कोई नहीं जो उस व्यक्ति का बाल बाका कर

सके जिसने षडक्षरी विद्या की शरण ली है । हाँ, पूर्व जन्म के कर्म-फल को कोई नहीं मेट सकता।"

इथर प्रकृति ने सबरा होते ही स्नान किया। नवीन वस्त्र धारण कर वह नगर-द्वार पर जा बैठी। ज्यों ही आनन्द भिक्षा कर के बाहर जाने लगे, वह भी पीछे-पीछे चलने लगी। आनन्द प्रकृति को अपने पीछे आती देख दुःखी हुआ और भगवान् के पास लौट आया। प्रकृति भी उस के पीछे-पीछे आई। आनन्द ने भगवान् से कहा--'' जहाँ-जहाँ में जाता हूँ यह लड़की मेरे पीछे-पीछे आती हैं। भगवान् मेरी रक्षा करें। ''

भगवान् बोछे—'' आनन्द, मत डरो। '' फिर भगवान् ने प्रकृति से पूछा— "तू आनन्द से क्या चाहती हैं। ''

प्रकृति बोकी—" मैं आनन्द को अपना स्वामी बनाना चाहती हूँ।" भगवान् ने प्छा—"क्या तू ने अपने माता−पिता की अनुमति ले ली हैं ?" प्रकृति ने उत्तर दिया—" हाँ।"

भगवान् ने कहा—" तो मेरे सामने अपने माता-पिता को ले आओ।" प्रकृति प्रणाम कर घर आई। माता-पिता प्रकृति को ले भगवान् के निकट आए।

भगवान् ने पूछा—" क्या तुम सम्मत हो! "

माता-पिता ने कहा-" हाँ।"

भगवान् ने कहा—''यदि ऐसा है, तो प्रकृति को यहाँ छोड़ कर तुम अपने घर चले जाओ।''

माता-पिता घर लीट आए। इधर भगवान् ने प्रकृति से कहा—"यदि तू आनन्द को चाहती है तो तुझे भी ऐसा ही वेष धारण करना चाहिए। प्रकृति ने इसे स्वीकार किया। भगवान् ने प्रकृति के पूर्वजन्म के पाप का नाश किया। जब प्रकृति छुद्ध और निर्मल हो गई तब उस से कहा—"ब्रह्मचर्य व्रत धारण करो।" प्रकृति ने शिर मुँडावा और पीत वस्त्र धारण किए। भगवान् ने उसे कई धर्म-कथाएँ सुनाई। उन कथाओं को सुन कर प्रकृति का मन निर्मल हो गया। तब भगवान् ने उसे चार "आर्य सखों" का उपदेश किया। प्रकृति ने आर्य सखों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया। उस की भ्रान्ति दूर हुई। वह भगवान् के चरणों में गिर कर बोली—"भगवन्, मैंने बड़ा

अपराध किया जो भिश्च आनन्द को अपना स्वामी बनाना चाहा। भगवान् मेरा उद्धार करें। मैं भगवान् के सामने अपना अपराध स्वीकार करती हूँ। भगवान् मुझ पर दया करें! ''

भगवान् बोछे — " हे प्रकृति, तुम धर्म में दृढ़ रहो। "

भगत्रान् से इस प्रकार आशीर्वाद पाकर प्रकृति को बहुत प्रसन्नता हुई। उसने सोचा कि जिस उद्देश्य से सिर मुड़ा कर कुल-पुत्रियाँ पीत वस्त्र धारण करती हैं उस उद्देश्य की प्राप्ति में में सफल हूँगी।

जब श्रावस्ती के ब्राह्मणों ने सुना कि भगवान् ने एक चाण्डाल-कन्या को दीक्षा दी है, तब उन्होंने कहा कि चाण्डाल-कन्या किस प्रकार भिक्षुणियों की तपस्या का पूरी तरह पालन करेगी, वह ब्राह्मण-क्षत्रिय आदि के घरों में भिक्षा माँगने कैसे जायगी? राजा प्रसेनजित को भी यही विचार आया। रथ पर सवार हो, ब्राह्मण आदि को साथ ले, राजा भगवान् बुद्ध के पास पहुँचे। भगवान् को प्रमाण कर सब लोग एक ओर बैठ गवे। भगवान् राजा के आने का उद्देश्य समझ गये और प्रकृति के पूर्व जन्म की कथा भिक्षुओं को सुनाने लगे।

भगवान् बोले—हे भिक्षुओ, प्राचीन काल में गंगा—तट पर त्रिशङ्कु नामक चाण्डालों का राजा रहता था। त्रिशङ्कु ने पूर्व जन्म में साइगोपाङ्ग वेद—शास्त्र का अध्ययन किया था। उसको ये सब कण्ठस्थ थे। उसके एक पुत्र हुआ। उसका नाम शार्दूल कर्ण था। वह बहुत सुन्दर और दर्शनीय था। राजा ने अपने पुत्र को वेद—शास्त्रका अध्ययन कराया। जब वह बड़ा हुआ, तब त्रिशङ्कु ने सोचा कि मेरे बेटे के लिए योग्य कन्या कहाँ से मिलेगी? उस समय पुष्करसारि नाम के एक बाह्मण उङ्कट नामक द्रोणमुख (४०० प्राम की राजनगरी को द्रोणमुख कहते हैं) पर शासन करते थे। राजा अग्निदत्त ने यह जागीर उन्हें दान में दी थी। पुष्करसारि साङ्गोपाङ्ग वेदों के ज्ञाता और आचार्य थे। उनकी एक पुत्री थी। उस का नाम था प्रकृति। वह रूपवती, शीलवती और गुणवती थी। त्रिशङ्कु ने सोचा कि प्रकृति शार्द्रल कर्ण के लिए ठीक है।

अतएव वह दूसरे दिन रथ पर चढ़ कर द्रोणमुख की ओर गये। नगर के बाहर एक सुन्दर वाटिका थी। यह सोच कर कि पुष्करसारि इसी वाटिका में अद्माचारियों को बेद पढ़ाने आते होंगेः त्रिशङ्कु अपने मंत्री के साथ वहीं उतर गया। त्रिशङ्कु ने पुष्करसारि को ५०० शिष्यों के साथ वाटिका की ओर आते देखा। उस ने आगे बढ़ कर उसका स्वागत किया और कहा—भो पुष्करसारि, मैं एक विशेष उद्देश्य से तुम्हारे पास आया हूँ। पुष्करसारि ने कहा—हे त्रिशङ्कु, तुम ब्राह्मण को 'भो 'शब्द से अभिवादन नहीं कर सकते। यह शिश्रचार के सर्वथा विरुद्ध है।

त्रिशङ्कु ने कहा—" नहीं, मैं ब्राह्मण का इस प्रकार अभिवादन कर सकता हूँ।

पुष्करसारि ने कहा—" जो में कर सकता हूँ, वह तुम नहीं कर सकते।" नित्राङ्क ने कहा—"हे पुष्करसारि, मुझे तुम से एक विशेष काम है, सुनो! में तुम्हारी कन्या प्रकृति को अपने पुत्र शार्दूल कर्ण के लिए चाहता हूँ। जितना शुल्क माँगोगे, मैं दूँगा।"

त्रिशङ्कु की यह बात सुन पुष्करसारि को बहुत क्रोध हो आया। उसके नेत्र लाल हो गये। मुखमण्डल क्रोध से तमतमा उठा। माथे पर बल पड़ गया। पुष्करसारि बोला-" हे चाण्डाल, तुम्हें धिक्कार है, जो नीच कुल के हो कर वेदों के विद्वान ब्राह्मण का इस प्रकार अनादर कर रहे हो ! अरे मूर्ख, तुम प्रकृति को नहीं जानते। तुम्हें अपने ऊपर घमण्ड है। तुम्हारी माँग सर्वथा अनुचित है। तुम वायु को रस्सी से बाँधना चाहते हो। हे मूर्ख, सोना कभी भस्म नहीं हो सकता। तुम्हें अंधकार और प्रकाश में क्यों विवेक नहीं ? तुम्हारा जन्म चाण्डाल कुल में हुआ है और मैं द्विजकुलोत्पन्न हूँ। श्रेष्ठ लोग नीच जनों के साथ संबंध जोड़ना नहीं चाहते; श्रेष्ठ, श्रेष्ठ के साथ ही संबंध चाहते हैं। जो विद्वान् हैं, जिन की जाति दोषरहित है, जो उपदेशक, आचार्य और कर्मकाण्डी ब्राह्मण हैं; वे अपने समान कुल से ही संबंध करते हैं। तुम मनुष्यों में अधम हो। सब लोग तुम से घृणा करते हैं। तुम हमारा अपमान क्यों करते हो ? चाण्डाल, चाण्डाल के साथ, क्षत्रिय, क्षत्रिय के साथ, वैश्य, वैश्य के साथ और शृद्ध, शृद्ध के साथ बेटी-व्यवहार करते हैं। चाण्डाल ब्राह्मणों के साथ संबंध नहीं जोडते । अरे मर्ख, तुम श्रेष्ठ के साथ किस प्रकार संबंध जोडना चाहते हो ? "

यह सुन त्रिशङ्कु बोला—'' जो भेद भस्म और सोने में हैं वही भेद ब्राह्मण और दूसरी जातियों में नहीं है। ब्राह्मण कहीं आकाश से नहीं उतरते और न हमारा समाज ७३

पृथ्वी के भीतर से ही फूट निकलते हैं। ब्राह्मण और चाण्डाल दोनों योनि से ही उत्पन्न हुए हैं। ब्राह्मणों में कोई भी विशेषता नहीं है। जो कुछ पाप-कर्म है, वह सब जीवों के नाश के लिए ब्राह्मणों ने बतलाया है। ब्राह्मणों का कहना है कि कई किटनाइयों को पार कर के हम पुण्यात्मा हुए हैं। मांस-भक्षण की इच्छा से ब्राह्मणों ने यह मन घड़न्त रचना रची है कि मंत्रों से बलिदान करने पर भेड़—बकिरयाँ स्वर्ग को जाती हैं। यदि यही स्वर्ग का मार्ग है तो फिर ब्राह्मण अपना और अपने आत्मीयों का मंत्र से क्यों बलिदान नहीं करते ? यदि ऐसा है तो ब्राह्मणों के बेटे, उनकी कन्याएँ, स्नियाँ, मित्र और आत्मीय जन वेद-मंत्रों द्वारा बलिदान होक्स सद्गित को प्राप्त कर सकते हैं। फिर ब्राह्मण पशुओं से क्यों यज्ञ करते हैं? अपना बलिदान क्यों नहीं करते ? वस्तुतः न बलिदान से और न मंत्र से भेड़-बकिरयाँ स्वर्ग जाती हैं।

बलिदान मिथ्या है। यह स्वर्ग का मार्ग नहीं। स्द्रचित्त ब्राह्मणों ने यह रीति निकाली है और मांस भक्षण की लालसा से पशु-बलि की आड़ ली है।

एक बात और बताता हूँ जो ब्राह्मणों की घड़-त हैं। चार पाप बताए गये हैं—सुवर्ण की चोरी, मद्यपान, गुरुपत्नी से व्यभिचार, और ब्राह्मण-हत्या। सुवर्णकी चोरी नहीं करनी चाहिए, दूसरी वस्तुओं की चोरी, चोरी नहीं। जो ब्राह्मण सोने की चोरी करता है वह अब्राह्मण हो जाता है। मद्यपान बुरा है, दूसरी वस्तुओं का सेवन बेशक किया जा सकता है। ब्राह्मण सुरापान से अब्राह्मण हो जाता है। गुरुपत्नी से व्यभिचार नहीं करना चाहिए, दूसरी क्षियों से बेशक किया जा सकता है। एक ब्राह्मण की ही हत्या न करे, दूसरों की चाहे जितनी करे। जो ब्राह्मण हत्या करता है वह अब्राह्मण हो जाता है। इन पापों के सिवा ब्राह्मण के लिए और कोई पाप नहीं। जो उपर्युक्त पापों में से एक भी पाप करता है वह ब्राह्मण-मण्डली से निकाल दिया जाता है। कोई उस के साथ संबंध नहीं रख सकता। सब ब्राह्मण उसका बहिष्कार करते हैं।

व्रत करके वह दुवारा शुद्ध हो सकता है और पुनः ब्राम्हणत्व को प्राप्त कर स कता है। बारह वर्ष तक व्रत धारण करः निश्चय ही वह पुनः ब्राह्मणत्व लाभ करता है। इसलिए हे पुष्करसारि, में तुम से कहता हूँ कि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैंक्य और शृद्ध, ये केवल नाम हैं। सब को एक समझ कर अपनी कन्या का विवाह मेरे पुत्र के साथ क्यों नहीं करते? "

यह सुन, पुष्करसारि को फिर कोघ हो आया और वह बोला—" हे रह, तुम बिना विचारे ऐसा कहते हो। तुम्हारी यह बात कि जाति एक ही है बिलकुल असत्य है। वर्ण चार हैं—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और रह । ब्राह्मण के लिये ब्राह्मणी, क्षत्रिया, वैश्या और रहा की; क्षत्रिय के लिए क्षत्रिया, वैश्या और रहा की; क्षत्रिय के लिए क्षत्रिया, वैश्या और रहा की, और रह के लिए केवल एक—शूद स्त्री की आज्ञा है। ब्राह्मण के चार बेटे—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और राह्म कितय के तीन—क्षत्रिय, वैश्य और राह्म वैश्य के दो—वैश्य और राह्म, और राह्म का एक पुत्र-श्रद्ध होता है।

ब्राह्मण मुख से, क्षत्रिय भुजा से, वैदय घड़ से और श्रद्ध पेर से उत्पन्न हुए हैं। सब प्राणी ब्राह्मण से ही उत्पन्न हुए हैं। ब्राह्मण ब्रह्मा के बड़े भाई हैं। हे नीच, तुम चारों वर्णों से अलग हो? तुम्हारी गिनती चातुर्वर्ण्य में नहीं हैं। में श्रेष्ठ वर्ण का हूँ। तुम परमार्थ की कामना करते हो। तुम शीघ्र नाश को प्राप्त होगे। "

त्रिशह्कुने उत्तर दिया— "में जो कहता हूँ, उसे सुनो। वर्ण चार नहीं हैं। जिस प्रकार बालक सड़क पर खेलते हैं और मिट्टी के खिलोने बना कर आप ही उनका नाम रखते हैं; किसी को खीर, किसी को दही, किसी को घी कहते हैं, पर इन बालकों के कहने से मिट्टी के खिलोने अन नहीं कहला सकते, उसी प्रकार वास्तव में चार वर्ण नाममात्र हैं। मतुष्यों के कान, नाक, आँख, मुख, जिल्हा, भुजा, पीठ, गर्दन, टाँग, कलाई, शब्द और वर्ण एक समान होते हैं; एक दूसरे में कोई अन्तर नहीं होता। इसलिए चार वर्ण कहना ठीक नहीं है। यदि कोई विशेषता हो तो बताओ। जो कुछ तुमने कहा है वह ठीक नहीं है। मुझसे सुनो में ठीक बात कहता हूँ। हे ब्राह्मण, यदि यह सत्य है कि सब प्राणियों की रचना ब्रह्मा ने की है तो यह गृलत है कि चार वर्ण हैं। हे ब्राह्मण, यदि ब्रह्म सुनो में ठीक बात कहता हूँ। हे ब्राह्मण, यदि यह सत्य है कि सब प्राणियों की रचना ब्रह्मा ने की है तो यह गृलत है कि चार वर्ण हैं। हे ब्राह्मण, यदि ब्राह्मणों के कथानातुसार मनुष्य—जाति एक दूसरे से मिन्न हो, तो मेरा कथन असत्य हो। मुँह, नाक, कान, रूप, वर्ण, आकार और आहार, इन बातों से ही पृथक्त का पता लगता है। गाय, घोड़ा, गथा, कँट, हिरण, पक्षी, भेड़ और बकरी का भेद पैर, मुँह, आकार और आहार आदि

भेदों से ही माल्रम किया जाता है। पर चारों वणों में इस प्रकार का कोई भेद नहीं। इसलिए सब एक हैं। जिस तरह विभिन्न प्रकार के पेड़ों में तना, पत्ता, फल, फूल आदि के संबंध में भेद पाया जाता है उसी प्रकार चारों वणों में कोई भेद देख नहीं पड़ता। इसलिए सब मनुष्य एक हैं।

हे ब्राह्मण, गुण के अनुसार परीक्षा करो। देवता, क्षत्रिय, वैश्य, यक्ष, नाग और शृद्ध ब्राह्मणत्व प्राप्त कर सकते हैं। यदि ब्राह्मण ही ब्रह्मलोक को जाय और दूसरे तीन वर्ण स्वर्ग प्राप्त न करें, तब कहा जा सकता हैं कि वर्णों में विशेषता है। किन्तु चारों वर्ण अपने—अपने कमों से ही स्वर्ग के अधिकारी होते हैं। इसलिए चार वर्ण पृथक्—पृथक् नहीं हैं। यदि ब्राह्मण दो जिह्ना, दो मुख, चार कान, चार सींग, अनेक पाद, और दो शिरों बाला हो, तो वर्णों में भेद और विशेषता हो सकती है। ब्राह्मण कई बुरे कर्म करते हैं। ब्राह्मण बार—बार लड़ाई, झगड़ा और उपदव करते हैं। गो-बलिदान और जीवों को भयभीत करनेवाले मंत्र ब्राह्मणों ने बनाए हैं। वे पाप में लिप्त हैं। कई लोगों को ठगते हैं और दूसरों की बुराई चाहते हैं। वे कैसे स्वर्ग जा सकते हैं शो ब्राम्हण तपस्वी हैं, जिन में वत, शील, संयम है, और जो किसी की हिंसा नहीं करते, वेही ब्रह्मलोक को जाते हैं। चारों वर्णों में अस्थि, मांस, नख, दु:ख, सुख और पंचेन्द्रिय समान रूप से हैं, कोई विशेषता नहीं पाई जाती। इसलिए वर्ण चार नहीं हैं।

हे ब्राह्मण, यदि किसी के चार बेटे हों, और वह उनके नाम विद्यासागर, ब्रह्मदत्त, वेदप्रकाश और सरस्वतीचक रखे, तो नाम में वे भिन्न हैं, पर इस कारण उनकी जाति भिन्न नहीं हैं। हे ब्राह्मण, भली भाति परीक्षा करो, संसार में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैस्य और शद्ध जो शब्द प्रचलित हैं, वे नाम मात्र हैं। मेरे पुत्र के साथ अपनी कन्या का विवाह कर दो "

पुष्करसारि ने कहा—" क्या तुम ने चारों वेदों, शरीर—विज्ञान, संगीत—विद्या, ज्योतिष—विद्या, न्यायादि शाखों का अध्ययन किया हैं?" त्रिशङ्कु ने उत्तर दिया—" हे ब्राह्मण, मैं ने इन सब शाखों का अध्ययन किया है। और यदि तुम अपने को मंत्र—वक्ता समझते हो तो मैं तुम से कहता हूँ कि प्राचीन लोगों का यह मत नहीं था कि चार वर्ण हैं। वे सब को एक मानते थे। जो लोग सुख-शान्ति चाहते थे और इस की रक्षा करते थे, उनका नाम क्षत्रिय हुआ।

कुछ की यह घारणा हुई कि घर-बार ही रोग और दुःख का कारण है, संसार-त्यागी होकर वन में रहें और घास-फूस या जंगल के पत्तों की कुटी बनाकर ध्यान करें। ऐसे लोगों ने घर-बार छोड़कर वन का मार्ग लिया और वन में कुटी बनाकर भगवान् के चिन्तन में लगे। वे प्रातःकाल-सबेरे प्राम में भिक्षा के लिए जाया करते थे। ग्राम-निवासियों ने सोचा कि इन की तपस्या बड़ी कठोर है। ये लोग अपना घर-बार छोड़, संसार-त्यागी हो, वनों में रहते हैं। ऐसे लोगों को वे ब्राह्मण कहने लगे। ग्राम-निवासी उनका बड़ा सत्कार करते थे और उन्हें दान देते थे। कुछ लोग ऐसे भी थे जो ध्यान-तपस्या को अपने लिए असंभव समझ कर ग्राम में स्वाध्याय करते थे। इन को ग्राम-निवासी अध्यापक कहने लगे।

हे पुष्करसारि! संसार में ब्राह्मणों के प्रकाश का यही हेतु हुआ। दूसरे लोग जो धन के लिए विभिन्न काम करते थे, उनका नाम वैश्य पड़ गया। जो साधारण काम कर के रोटी कमाते थे उन्हें शृद्ध नाम से पुकारा जाने लगा। जो ज्यापार करते थे, उन्हें व्यापारी कहा गया। ब्राह्मण नाम कैसे चला, अब मैं तुम्हें बताता हूँ।

देवताओं में ब्रह्मा सब से अधिक तपस्वी हैं। उन्होंने कोशिक इन्द्र को वेदार्थ बताया। कोशिक इन्द्र ने अनेंम और गौतम को, अनेंम और गौतम ने खेतकेतु को, और द्वेतकेतु ने शुक्र को वेदार्थ बताया। शुक्र ने वेद को चार भागों में विभक्त किया—ऋग्वेद, यजुवेंद, सामवेद और अथवेंवेद। ऋग्वेद में २१ भाग हुए। यजुवेंद ब्राह्मणों के २१ भाग और उनके फिर ११००, अथवेंवेद का एक भाग दश में बँट गया। सामवेद के १०८० भाग हुए। इस प्रकार ब्राह्मणों में कई भेद हो गये। इसिलए मैं तुम से कहता हूँ कि ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि केवल नाम ही हैं; वर्ण चार नहीं हैं सब मनुष्य एक हैं।"

इतनी बात सुन कर पुष्करसारि चुप हो गये। उनसे कोई उत्तर न बन पड़ा। मुखमण्डल की कान्ति फीकी पड़ गई। सिर झुकाकर वह सोचने लगे। त्रिशङ्क ने पुष्करसारि को इस प्रकार मीन देख कर फिर कहा—" हे ब्राह्मण, यदि तुम्हारे मन में यह विचार हो कि यह संबंध अयोग्य एवं अनुपयुक्त के साथ होगा तो तुम्हें ऐसा न समझना चाहिए। संसार में जो गुण उत्तम समझे जाते हैं, वे सब मेरे बेटे में पाये जाते हैं। इसलिए मैं तुम से कहता हूँ कि मेरे साथ

संबंध जोड़ो। धर्म का पालन करने से चाण्डाल घृणा और तिरस्कार के पात्र नहीं रहते।

हे पुष्करसारि, आरम्भ में सात गोत्र थे। बाद को प्रत्येक के सात हो गये। इस प्रकार सब मिलाकर ४९ गोत्र हैं, ऐसा प्राचीन ब्राह्मणों ने कहा है। इन की समानता और एकहपता समझ कर तुम मेरे समधी होने योग्य हो। मनुष्य जैसा बीज बोता है वैसा ही फल पाता है। ब्राह्मण और दूसरी जातियों में विशेषता नहीं है। सब रज-वीर्य से उत्पन्न हुए हैं। यदि यह संसार स्वयं ब्रह्मा से उत्पन्न हुआ है तो ब्राह्मणी ब्राह्मण की बहन है, क्षत्राणी क्षत्रिय की बहन है। तब यह उचित नहीं कि बहन को पानी बनाया जाय, यह तो पशु—धर्म है। इस प्रकार चारों वणों का धर्म पशु—धर्म हो जायगा। जीव ब्रह्मा से उत्पन्न नहीं हुए वरन क्लेश और कर्म से उत्पन्न हुए हैं। कर्मानुसार प्राणी उच्च और नीच गति को प्राप्त होते हैं। सब में ज्ञान—इच्छा एक सी होती है। निषादी काली से मुनि हैपायन उत्पन्न हुए। चाण्डालिनी कचवली से विशिष्ठ उत्पन्न हुए। ये ब्राह्मणी के गर्म से नहीं थे। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शह्म केवल नाम मात्र हैं। क्षत्रिया रेणुका से परशुराम हुए। जो लोग तेजस्वी, तपस्वी, पण्डित और सुशील हुए, जिनका संसार में ऋषि—तुल्य संमान है, वे ब्राह्मणी के पेट से नहीं थे। "

यह सुनकर पुष्करसारि ने त्रिशङ्कु का गोत्र और वंश पूछा और सावित्री पढ़ने को कहा। कई विद्याओं में त्रिशङ्कु की परीक्षा ली और अपना सन्तोष कर त्रिशङ्कु से कहा,—"आप वेद-पाठी हैं, आप श्रेष्ठ हैं, मैं अपनी कन्या प्रकृति का विवाह आपके पुत्र शार्दूल कर्ण से कहँगा।"

आचार्य के इस निश्चय को सुनकर ब्रह्मचिरियों ने कहा—" आप चाण्डाल के साथ संबंध न करें। जब अगणित ब्राह्मण वर्तमान हैं तब चाण्डाल के साथ संबंध करना ठीक नहीं है।" पुष्करसारि ने कहा—" जो कुछ त्रिशह्कु कहते हैं वह सब ठीक हैं।" उन्हों ने अपनी कन्या का विवाह शार्दुल कर्ण के साथ कर दिया।

भगवान् ने यह कथा सुनाकर भिक्षुओं से कहा—" मैं उस समय त्रिशङ्कुः था, आनन्द उस समय शार्दूल कर्ण था, यह भिक्षुणी प्रकृति उस समय पुष्करसारि की कन्या थी। यह उसी पहले प्रेम के प्रभाव से आनन्द का पीछा करती है।" भगवान बुद्ध के मुँह से यह संवाद सुनकर राजा प्रसेनजित और नगर के दूसरे लोगों को सन्तोष हुआ।

बोद्धों के मिंडिसम निकाय और दीम्ब निकाय आदि प्रन्थों में ऐसे ही अनेक संवाद भरे पडे हैं। इन संवादों में वर्ण और गोत्र आदि को किल्पित नाम, ब्राह्मण की श्रेष्ठता को झुत्र, और चारों वणों को समान बताया गया है।

बुद्ध के बाद और भी अनेक महापुरुषों ने जातिभेद पर बम बरसाए हैं। आचार्य क्षितिमोहन सेन ने अपनी "भारतवर्ष में जातिभेद " नामक पुस्तक में उनके बहुत से वचन उद्धृत किए हैं। उन में से कुछ आगे दिये जाते हैं:—

तामिल देश में एक प्रसिद्ध प्रन्थ है। उसके रचित्रता अगस्त्य बताए जाते हैं। उस तामिल प्रन्थ में कहा है—" जातिभेद मनुष्य ही की रची हुई व्यवस्था है। इस का उद्देश्य यह है कि सहज में खाने को मिलता रहे। वेद ब्राह्मणों के पालन—पोषण के लिए ही रचा गया है।" स्क्ष्म वेदान्त प्रन्थ में भी कहा गया है—" जिस दिन से ब्रियाँ ग्रद्ध हुई उस दिन से ब्राह्मण के वीर्य से शूद्ध—क्षेत्र में उत्पन्न सभी ब्राह्मण "पारशव" हुए, क्योंकि ब्राह्मण-कन्या होने से क्या, हैं तो सभी ब्रियाँ ग्रद्ध ही किर "पारशव" के वीर्य से ग्रद्धा की जो सन्तान होगी उसकी जाति क्या है इन अनन्त "पारशवों" से उत्पन्न हुए जो लोग अपने को ब्राह्मण कहते हैं उन में ब्राह्मणत्व कहाँ है है?"

तेलेगु किव वेमन कहते हैं—''जन्म के समय गायत्री कहाँ थी और कहाँ था उपवीत ? सूत्र (जनेऊ )—हीना माता तो श्रद्धा है ? उसका पुत्र ब्राह्मण कैसे होगा ? इसीलिए सभी समान हैं, सभी भाई हैं। सबका जन्म एक ही तरह से हुआ है। सब के रक्त और मांस एक ही हैं। फिर क्यों इतना भेद-विभेद क्लाते हो ? क्यों नहीं भाई—भाई मिल कर रहते ?\*

पुराणों ने जन्म के ब्राह्मणत्व को स्वीकार करते हुए भी आचार हीनता से उसका नष्ट हो जाना माना है। अतएव स्कन्द पुराण कहता है कि राजद्वार पर

<sup>\*</sup> What the castes are. Wilson, Vol. II. Page 10.

वेद बेचनेवाला ब्राह्मण पितत है। (प्रभास खण्ड, प्रभास क्षेत्र माहात्म्य २००। २२-२७-,) सदाचार-हीन, सूद खानेवाला, और दुर्विनीत ब्राह्मण शूद है। (स्कन्द पुराण २८-३४)। सूदख़ोर तो अस्प्रस्य होता है (सौर पुराण, १०। ३६-३९)। ब्राह्मण होने के लिए केवल वेदाध्ययन ही पर्याप्त नहीं। जो व्यक्ति वेद पढ़ कर भी विचार पूर्वक उस के तत्व को नहीं समझता, वह ब्राह्मण शूद के समान अपात्र है। (पद्म पुराण, स्वर्ग० २६१९३५)।

# नवाँ परिच्छेद

# भङगी का तत्वज्ञान

"ओ मेहतर, सुनता नहीं है? "क्या है महाराज!" मेहतर ने झाड़ चलाना बंद कर के उत्तर दिया।

- ''तुझे शीघ्र ही यहाँ से हट जाना चाहिए। जा कहीं गली में चला जा!"
- " क्यों <sup>?</sup> "
- "तुझे भाऌम नहीं है, जगद्गुरु शंकराचार्य पधार रहे हैं। हट जा यहाँ से।"
  - " तो क्या उन्होंने मुझे हटाने का आदेश किया है ? "
  - " हाँ, जल्दी कर। "
  - "तो उन्होंने ऐसा आदेश क्यों किया?"
  - " इसलिए कि तू शुद्र है।"
  - " मैं उनसे कुछ पूछना चाहता हूँ।"
  - " नहीं, तुझे उनसे कुछ पूछने का अधिकार नहीं है। "
  - " क्यों ? "
- " हः हः हः हः! इसलिए कि तू शुद्र है। जब वे तेरा मुँह देखना नहीं चाहते तब यह कैसे हो सकता है कि तू उन से बातचीत कर सके ? "
  - " हाँ, समझा। किन्तु क्या यह सच है कि वे जगद्गुरु हैं ? "
- "अरे ! तुझे इसमें सन्देह हैं ? सारा संसार उनका लोहा मान चुका हैं। बडे-बडे नास्तिकों ने उनके आगे अपना शिर झका दिया है। और तुझे उनके जगद्गुरु होने में संदेह है ? "
- "किन्तु महाराज, मेरा तो ऐसा ख्याल है कि जब तक वे मेरी शंकाओं का समाधान न करेंगे तब तक वे जगद्गुरु नहीं कहला सकते, क्योंकि मैं भी

तो जगत में शामिल हूँ। मेरा हृदय शंकाओं से भरा हुआ है। और जब तक उनका समाधान नहीं किया जाता, में किसी को जगद्गुरु कहने के लिए तैयार नहीं हूँ। ''

" क्या है, क्या है ? इसे अभी तक नहीं हटाया। अरे ! तू अभी तक नहीं गया ? देखता नहीं, आचार्य पधार रहे हैं ? " एक दूसरे ब्राह्मण ने आकर कहा। उसके नेत्रों से आग बरस रही थी।

- " शान्त हूजिए बाह्मण-कुमार! क्रोध आपको शोभा नहीं देता।"
- " अरे, तू ब्राह्मण को उपदेश कर रहा है ? "
- " आप को कौन उपदेश दे सकता है ? में तो आप के ही शब्दों को दुहरा रहा हूँ।"
- "अच्छाः अब तूयहाँ से हट जा। जगद्गुरु की सवारी निकट आ पहुँची है। ''
- "मैं आचार्य के दर्शन करना चाहता हूँ। उनसे अपनी सन्देह-निवृत्ति कराना चाहता हूँ।"
- "तुझे माल्रम है कि तू शुद्र हैं ? तेरा मुँह देखना भी अशुभ समझा जाता हैं।"
- "क्या है ?" एक तीसरे व्यक्ति ने आकर पूछा। भीड़ बढ़ती ही चली गई और घंटों एवं शंखों की ध्वनि के साथ जगद्गुरु की सवारी भीड़ के समीप आ पहुँची। मेहतर आचार्य की ओर बढ़ने लगा। लोगों ने उसे रोकना चाहा, किन्तु वह न रुका। उस ने जोर से कहा—
- " जगद्गुरु के दर्शन करने का मुझे अधिकार हैं। मुझे उनके दर्शन से कोई वंचित नहीं रख सकता।"

ध्वनि आचार्य तक पहुँच गई। उन्हों ने शिष्यवर्ग से पूछा—क्या है? यह कौन बोल रहा है? उसे आने दो। "

- "एक ग्रह हैं; उद्देण्डी आप का दर्शन चाहता हैं!'' एक ब्राह्मण ने कहा—
- " नहीं, वह ग्रद्ध नहीं प्रतीत होता है। उस का उच्चारण शुद्ध है। उसे आने दो ।"

मेहतर के लिए मार्ग छोड़ दिया गया और उसने आचार्य के सम्मुख जा धरती पर झुक कर प्रणाम किया। इसके उपरान्त उसने पूछा—" आचार्य! आप तब तक जगद्गुरु कैसे कहला सकते हैं जब तक मेरी शंकाओंका समा-धान नहीं कर देते? मैं भी तो जगत् में ही हूँ। "

" चुप रह। " एक ब्राह्मण ने चिल्ला कर कहा।

" शान्त, शान्त, उसे बोलने दो, " आचार्य ने कहा । सब शान्त थे ।

"में कुछ पूछना चाहता हूँ।"

" हाँ हाँ, पूछो।"

" मैं यह जानना चाहता हूँ कि आपने मुझे मार्ग से हटाने का आदेश क्यों दिया।"

आचार्य ने प्रश्न की गम्भीरता को शान्ति से सोचा और फिर मुस्कराए। किन्तु उन के उत्तर के पहले ही एक ब्राह्मण ने चीख़ कर कहा—" इसलिए कि तू चण्डाल है।"

" इसका अर्थ तो यह है कि आप मुझ से घृणा करते हैं। "

"हाँ, बेशक तू घृणित हैं।" ब्राह्मण ने पुनः उत्तर दिया। आचार्य गम्भीर ही थे। मेहतर ने फिर पूछा—

" आचार्य, मैं यह जानना चाहता हूँ कि आप किस से घृणा करते हैं ? शरीर से, आत्मा से या कर्म से ? "

आचार्य ने प्रश्नों को ध्यान से सुना। मेहतर फिर बोला-

" क्या आरमा से ? आत्मा तो शुद्ध ब्रह्मतत्व है । वह तो निर्विकारी है । "

" मैं आत्मा से घृणा नहीं करता। '' आचार्य ने कहा।

"तो क्या शरीर से ? हाँ, यह अवस्य घृणित पंचतालों से बना हुआ है। पृथ्वी अनन्त मिलनताओं की केन्द्र है। जल में अनन्त जीव और जीवाणु वास करते हैं और उस में मल-मूत्र करते हैं। अपि सर्व-भक्षी है। वायु में पृथ्वी पर सड़नेवाले दूषित द्रव्यों की दुर्गन्य मिली हुई है, और आकाश भी इन से खाली नहीं है। इन्हीं तत्त्वों से हमारी देह बनी हुई है। ऐसी अवस्था में इस से घृणा होना अनिवार्य है। किन्तु इन द्रव्यों से तो आपका भी शरीर बना हुआ है। और जब आप उस से घृणा करते हैं तब उसे स्वयं क्यों धारण किए हुए हैं?"

" नहीं, मैं शरीर से भी घृणा नहीं करता, " आचार्य ने उत्तर दिया।

"तब आप कर्म से घृणा करते होंगे, आचार्य ? सुना है, बिना कर्म के निस्तार नहीं होता, कर्म करने में ही जीवन की सार्थकता है, कम से कम मेरा हदय तो कर्म से घृणा नहीं करता, क्योंकि में जानता हूँ कि कर्म-स्वाग का परिणाम एक महान खेदजनक कार्य होगा। मेरे इस कर्म को त्याग देने से गन्दगी फैलेगी और उस से असंख्य रोगाणु उत्पन्न होंगे, जिन से जीवमात्र का अकल्याण हो सकता है। इसलिए मेरे लिए ऐसा करना संभव नहीं। में जान-बूझ कर ऐसी भूल नहीं कर सकता। क्या आप यह चाहते हैं कि में भी कर्म को घृणित समझूँ और लोगों को रुग्ण होने का अवसर हूँ ?"

आचार्य ने मेहतर के शब्दों को सुना और उनमें भरे हुए तत्त्व-ज्ञान को समझा, जैसे उन्हें एक नई बात माल्यम हुई हो। वे विचार में इतने गहरे लीन थे कि उन्हें पता ही न रहा कि वे गंगा—स्नान के लिए आए हैं। विचारातिरेक में वे कल्पना करने लगे—"मेहतर में ऐसी तर्क शक्ति कहाँ हो सकती है! फिर यह कौन है! उन्होंने उसके अन्तः स्वरूप पर दृष्टि गड़ा दी। "अरे। यह तो वही तत्वज्ञान है, जिस का मैं नित्य ध्यान किया करता हूँ।" उन का शिर मेहतर के चरणों पर गिर पड़ा। उन के मुख से निकल पड़ा— "भगवन्, निःसन्देह में भूलता हूँ। कर्म से घृणा करना भी अज्ञान है। आपने आज मेरा अज्ञान दूर कर दिया। सचमुच; जगद्गुरू में नहीं आप ही हैं।"

लोगों ने इस दश्य को आश्चर्य से देखा। मेहतर के चरणों में इतना बड़ा विद्वान गिर पड़ा है।

शृङ्कराचार्य लौट पडे। शिष्यों ने पूछा—" आचार्य, गङ्गा—स्नान तो किया ही नहीं ?"

''नहीं, मैं स्नान कर चुका। आज तो ऐसा स्नान हुआ है, जो कभी बडे भाग्य से ही प्राप्त होता है। '' आचार्य ने उत्तर दिया।

श्री ॰ वीरेन्द्र मालवीय की लिखी हुई ऊपर की कहानी कपोल कल्पित नहीं।

इसका आधार ऐतिहासिक है। इस घटना का उल्लेख "शङ्कर दिग्विजय "\* में हैं।

संस्कृत में वज्रस्ची नाम की एक छोटी सी पुस्तक है। इसे वज्रस्चिकोप-निषद भी कहते हैं। मालुम नहीं इसका लेखक कोन हैं। सन् १८२९ में श्री. हडसन को यह पुस्तक नेपाल में मिली थी। वहाँ उन्हें बताया गया था कि यह अश्वघोष की रचना है। अश्वघोष का समय ईसा की दूसरी शताब्दी माना जाता है। सन् १७१० की लिखी हुई इस की एक प्रति नासिक में भी मिली थी। वहाँ के पण्डितों ने बताया था कि यह शङ्कराचार्य की बनाई हुई है। सन् ९७३-९८१ ई. में चीन देश में इस पुस्तक का चीनी भाषा में अनुवाद हुआ था। चीन में लोग इसे धर्मकीर्ति की बनाई हुई समझते हैं। इस पुस्तक में जातिभेद का खण्डन बड़ी ही युक्तियुक्त रीति से किया गया है। मेरी प्रार्थना पर मित्रवर आचार्य विश्वबंध शास्त्री, एम. ए. ने "जात-पात तोड़क मण्डल " के मासिक पत्र, "युगान्तर" के लिए उसका हिन्दी में अनुवाद किया था। वहाँ से ले कर वह आगे दिया जाता है।

#### वज्रस्चिकोपनिषत्

- अब मैं वज्रसूची नामक शास्त्र को कहता हूँ। यह अज्ञान का नाश करने वाला है। यह जहाँ मूखों को फटकारता है, वहाँ ज्ञानवानीं की शोभा को बढ़ाता है।
- २. ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और श्रुद्ध ये चार वर्ण कहे जाते हैं। इन वर्णों में ब्राह्मण ही प्रधान है। इस में वेद-वचन और स्मृति-वचन दोनों का ही प्रमाण है।
- ३. यहाँ प्रश्न उत्पन्न होता है कि यह ब्राह्मण किस पदार्थ का नाम है? जीव का, देह का, जन्म का, ज्ञान का, कर्म का या धार्मिक भाव का?
- ४. यदि यह संज्ञा जीव की समझी जाय तो ठीक नहीं प्रतीत होता। कारण यह कि अतीत, अनागत, अनेक देहों के साथ जुड़नेवाला जीव तो एक रूप ही रहता है। साथ ही एक जीव का कर्म के अथीन हो कर अनेक

<sup>\* &#</sup>x27;' शंकर-विग्विजय, '' सर्ग ६, श्लोक २५-३९

देहों से संबंध होता रहता है और इन सब शरीरों में वह जीव वैसा ही बना रहता है। अतः जीव बाह्मण नहीं हो सकता।

- ५. तो देह को ब्राह्मण माना जाय ? यह भी ठीक न होगा। चाहे कोई चाण्डाल भी क्यों न हो, सब मनुष्यों का शरीर तो एक जैसा-पाँच भूतों का बना हुआ है। वह बुढ़ापा, मृत्यु, धर्म, अधर्म से जुड़ा रहता है। ब्राह्मण क्वेतवर्ण होता है, क्षत्रिय रक्तवर्ण होता है, क्षेत्रय रक्तवर्ण होता है, क्षित्रय रक्तवर्ण होता है —यह भी नियत रूप से नहीं पाया जाता। साथ ही ऐसा मानने पर जब पितादि के मरने पर उन का शरीर जलाया जावेगा तो पुत्र को ब्रह्म-हत्या का पाप लग सकता है। इसलिए देह भी ब्राह्मण नहीं हो सकती।
- ६. जन्म भी ब्राह्मण नहीं समझा जा सकता मनुष्य जातिकी बात तो दूर रही, बहुत से व्यक्तियों का जन्म तो हुआ मनुष्य के सिवा दूसरी जातियों से, पर अपने ज्ञानके प्रभाव से गिने गये वे ऋषियों और महिषयों में जैसे ऋष्यशृङ्ग मृगी से उत्पन्न हुआ, कोशिक कुश से, जाम्बुक गीदड़ से, वाल्मीिक वामी से, व्यास मह्यहकी लड़की से, गौतम खरगोश की पीठ से, विशष्ठ उर्वशी (अप्सरा) से और अगस्त्य घड़े से। ऐसा ही वेदों में पाया जाता है। इस कारण, जन्म भी ब्राह्मण नहीं बन सकता।
- जो ज्ञान को ब्राह्मण कहें ? नहीं, यह भी ठीक नहीं। कितने ही क्षत्रियादि
   भी तो परमार्थदशीं और विद्वान् होते हैं। इस लिए ज्ञान भी ब्राह्मण नहीं हो सकता।
- ८. कर्म को ब्राह्मण मानना भी ठीक नहीं। कारण यह कि कर्म तो सभी लोग करते हैं। कर्म भी सब का संचित, प्रारच्य तथा आगामी होने से समान ही होता है। अतः कर्म भी ब्राह्मण नहीं हो सकता।
- ९. धार्मिक भाव भी ब्राह्मण नहीं हो सकता। क्षत्रियादि लोग भी दान आदि में प्रवृत्तिशील देखे जाते हैं। इसलिए यह पक्ष भी ठीक नहीं।
- १०. तो फिर आप ही बताइये कि ब्राह्मण कीन होता है? बहुत ठीक, सुनो— चाहे कोई हो, जो एक अद्वितीय, जन्म, गुण तथा किया से रहित, नाना प्रकार के दोषों से रहित, सत्य-ज्ञान-आनन्द-अनन्त स्त्ररूप, स्त्रयं सब विकल्पों से रहित, सकल कल्पों के आधार, सब प्राणियों के अन्तर्वामी, भीतर और बाहर

आकाशवत व्यापक, अखण्ड-आनन्द स्वभाव, विचार से बाहर, अनुभव मात्र से जानने योग्ब, प्रत्यक्ष प्रकाशमान् आत्मा का स्पष्ट साक्षात कर के कृतार्थ होकर काम-रागदि दोषों से छूट चुका है; शम-दमादि से मुक्त है, भाव, मात्सर्य, तृष्णा, आशा, मोह आदि से रहित हैं; दम्भ, अहड्कारादि को पास फटकने नहीं देता, ऐसे लक्षणोंवाला जो भी हो, उसे ही ब्राह्मण समझना चाहिए। यही वेदादि सभी सच्छान्नों का अभिप्राय है। नहीं तो संसार में ब्राह्मणत्व की सिद्धि और किसी प्रकार से नहीं हो सकती।

ऐसा जान पड़ता है कि वर्ण के जन्मगत हो जाने से समाज में बड़ा अनर्थ और अशान्ति फैल गई थी। इसीलिए मध्ययुग के कबीर, दादू, नानक, रैदास और तुकाराम आदि सभी भक्त महात्माओं ने अपने वचनों में जातिभेद का खण्डन किया है। महात्मा कबीर की वाणी तो इस विषय में कहीं कहीं बड़ी तीव हो गई है। वे जन्माभिमानी बाह्मण को संबोधन करके कहते हैं—

जो तू ब्राह्मण ब्राह्मणी जाया। आन बाट काहे नहीं आया ? तुम कत ब्राह्मण हम कत सूत, हम कत छोहू तुम कत तूथ ?

जातिभेद पर जितनी चोट भिवष्य पुराण में की गई है उतनी शायद किसी दूसरे पुराण में नहीं। इस के ब्राह्मपर्व में कहा गया है कि वदि सभी देवता मिल कर भी बड़े यत्न से खोंजें तो भी वे ब्राह्मण और रह्म में मेद न पावेंगे। (अध्याय ३९-४१)। भागवत सम्प्रदाय के लोगों ने जातिभेद को मिटाने का कियात्मक कार्य किया था। वे लोग मुसलमानों तक को अपने में मिला लेते थे। उन का विचार था कि भगवद्भक्ति से सभी मनुष्य पवित्र हो जाते हैं। पद्म श

शाम रामेति रामेति रामेति च पुनर्जपन् ।
 स चाण्डाछोऽपि प्तारमा जायते नात्र संशयः ॥
 ऊर्ष्वपुण्ड्मूर्थ्वरेखं छछाटे यस्य दृश्यते ।
 चाण्डाछोऽपि स शुद्धारमा पुत्रय एव न संशयः ॥—पद्म पुराण।

पुराण में कहा गया है कि राम-नाम का बार-बार जप करने से चाण्डाल भी निस्स-न्देह पित्र-आत्मा हो जाता है। जिस के ललाट पर ऊपर को खड़ी रेखाओं का तिलक लगा है, वह चाहे जन्म से चाण्डाल भी हो, निस्सन्देह शुद्धात्मा और पूज्य है। महाराष्ट्र के सन्त तुकोबा कहते हैं—

> पवित्र तें कुछ पावन तो देश जेथें हिर चे दास जन्म घेति। वर्ण अभिमानें कोण झाछे पावन। ऐसे घ्या सांगृन मजपाशी। अन्त्यजादि योनी तरस्या हिर नामें। त्याची पुराणें भाट झाछीं। वैदय तुलाधार, गोरा तो कुँभार, धाणा हा चाँभार रोहिदास। कबीर, छतीफ मुसलमान सेना न्हावी आणि विष्णुदास। कन्दोपात्रा खोई पिंजारी तो दादू। भजनी अभेदूँ हिरचे पार्यी। चोखामेछा बङ्का जातीचा महार। त्यासी सर्वेश्वर ऐक्य करी॥

अर्थात्—वही कुल पिवत्र और वही देश पावन है जहाँ हिर के दास जन्म लेते हैं। मुझे बताओ तो सही कि वर्णाभिमान से कौन पावन हुआ है। हिर-नाम से बहुत से अन्त्यज भव-सागर तर गये हैं। उनकी कथा पुराणों में मिलती है। तुलाधार बनिया, गोरा कुम्हार, धागा और रोहिदास चमार, कबीर और लतीफ़ मुसलमान, सेना नाई और विष्णु दास, कान्होपात्रा गणिका, दादू धुनिया, हिर-कृपा से अभेद हो गये। चोखामेला और बंका जाति के महार थे; पर उन का सर्वेश्वर भगवान् से मिलाप हो गया।

और भी कहा है — समर्थासि नाही वर्णावर्ण-भेद। पुण्य पर-उपकार—पाप तें पर-पीड़ा। देवाची पूजा हैं भृतांचें पाछण। अर्थात्—सच्चे समर्थ पुरुष वर्णभेद को नहीं मानते। परोपकार ही पुष्य हैं और पर-पीडा पाप। प्राणियों का पालना ही देव पूजा है।

वैष्णवों के भक्ति-धर्म ने अनेक मुसलमानों को प्रभावित किया था। कहते हैं, कारे नामक एक मुसलमान जगन्नाथ का भक्त हो गया। वह पुरी पहुंचा। पर पुजारियों ने उसे दर्शन न करने दिया। वह हाते के भीतर घुस, फाटक के पास बैठ गया। उसने खान-पान त्याग दिया। रात का समय था। पुजारी लोग घर चले गये थे। कारे की दीन-हीन आत्मा जगन्नाथ को संबोधन कर के इस प्रकार बिलबिला उठी-

मुशिफ़क् शफ़ीक रफ़ीक् दिछ-दोस्त मेरे ।

मेरे नज़दीकी हकीकी ज़रा ख़याक कीजिए॥

मेहरबान क़दरदान आछा तू जहान बीच।

मुझ से गृरीबों का तो गुनाह माफ़ कीजिए।

कारे करार पड़ा तेरे दरबार बीच।

अटकी है नाव अब तो ज़रा ग़ौर कीजिए।

हिन्दू के नाथ हैं तो हमारा कुछ दावा नहीं।

जगन्नाथ हो तो हमारा सुधि छीजिए॥

अन्तिम पंक्तियाँ संतप्त हृदय का उद्गार थीं। जगन्नाथ का सिंहासन डोल उठा। कारे को भगवान का दर्शन हो गया।

आजकल सर्व साधारण की यह धारणा हो रही है कि ब्राह्मण लोग जाति-भेद के बड़े कहर पक्षपाती होते हैं और जात-पात के मिटाने में वहीं सब से बड़ी रकावट हैं। पर बास्तव में बात ऐसी नहीं। जातिभेद पर जितनी कड़ी चोट ब्राह्मण विद्वानों ने की है उतनी ब्राह्मणेतरों ने नहीं की। भविष्य पुराण और महाभारत आदि जिन प्रन्थों में वर्णभेद का प्रबल खण्डन मिलता है वे भी अब्राह्मणों के ही नहीं अधिकांश ब्राह्मण विद्वानों के ही लिखे हुए हैं।

बारहवीं शाताब्दी में कन्नड़ देश में वीरशैव या लिज़ायत मत के प्रवर्तक महात्मा बसवेश्वर जाति से ब्राह्मण थे। पर जातिभेद के वे इतने प्रबल विरोधी थे कि उन्होंने ब्राह्मणों और कथित नीच जातियों में बेटी-व्यवहार कराने का प्रयस्न किया था। उन्होंने मधुवय्या नामक एक ब्राह्मण-कन्या और हरलय्या नामक एक नीच वर्ण के पुरुष का विवाह करा दिया। इस प्रकार के आन्तर्जातीय

विवाह के कारण उस समय की जनता में बड़ी खलबली मच गई। विज्ञल के राजा ने भी इस विवाह का विरोध किया। इस गड़बड़ में राजा विज्जल की हत्या हो गई। माछ्म होता है, बसवेश्वर के कुछ अंधभक्तों ने ही राजा की हत्या की थी। इस से वासव के दयाछ हदय पर भारी चोट लगी। इस पर वे कल्याणनगर छोड़ कर कूडल संगमदेव के क्षेत्र में चले गये और अपना शरीर छोड़ दिया। इस प्रकार महात्मा बसवेश्वर आजकल के अर्थों में भी क्रान्तिकारी समाज-सुधारक हुतारमाओं में गिने जा सकते हैं। \* बसवेश्वर ने कहा है—

"...सब का जन्म एक ही ढंग से होता है। इच्छा, आहार, सुख, ओर विषय सब के लिए समान हैं।...उच्च कुलीन की क्या पहचान है ? एक मनुष्य लोहा पीटता है और लोहार कहलाता है। दूसरा कपडे घोता है और घोबी कहलाता है। एक सृत फैलाता है और जुलाहा कहलाता है। दूसरा पुस्तक पढ़ता है और ब्राह्मण कहलाता है। क्या उन में से किसी का जन्म कान के रास्ते भी हुआ था ?...केवल वही उच्च कुल का है जो ईश्वर की पूजा करना जानता है।"

" चाण्डाल वही है जो दूसरों की हिंसा करता है। अस्पृश्य वही है जो अमध्य पदार्थों को खाता है। जात-पात क्या चीज़ है? उन लोगों की जाति क्या है? वास्तव में उच्चकुलीन केवल ईश्वर के वह भक्त हैं जो प्राणि मात्र का कल्याण चाहते हैं। "

" वही अस्पृत्य है जो माता-पिता को गाली देता है। वही अन्यज है जो परोपकार में विच्न डालता है। ईश्वर-भक्तों की हत्या करनेवाला ही अस्पृत्य है। वही अस्पृत्य है। वही अस्पृत्य है। वही अस्पृत्य है जो धन के लिए दूसरों के प्राण लेता है। वही अन्त्यज है जो मन में पर-स्त्री की इच्छा करता है। वही अन्यज है जो अधर्म करता है। हे देव, इस प्रकार के अन्यजों से तो सारा गाँव भरा पड़ा है! किन्तु गाँव से दूर रहनेवालों को अन्त्यज कह कर पुकारा जाता है। क्या यह न्याय है?"

"क्या सिरियाल को हम बनिया कह सकते हैं क्या माचय्या धोबी था क्या कक्कर्या डोहेरा था या चेन्नय्या अन्यज था है इन को ऐसा कह कर यदि उस के बाद भी मैं अपने को ब्राह्मण कहूँ तो मेरा ईश्वर मुझ पर हँसेगा।"

\* "महास्मा बसवेश्वर के वचन " प्रकाशक एम. एन. शितप्पा एण्ड ब्रदर्स, चिकपेट चौक, बोंगलोर सिटी। मृल्य आठ आना। सिरिवाल, माचय्वा और कक्कय्या वसवेश्वर के समय के ऐसे भक्त और सन्त थे, जिन का जन्म कथित छोटी जातियों में हुआ था।

इसी प्रकार आज से कोई डेढ सो वर्ष पहले एक और महारमा हो गये हैं। वे भी जाति से ब्राह्मण थे। उनका नाम तुलसी साहब हाथरसवाले था। एक दिन वे कानपुर में गंगा-तट पर स्नान कर रहे थे। वहीं उनसे कुछ दूर पर एक आचारनिष्ठ ब्राह्मण भी गंगा-स्नान कर रहा था। इतने में एक शुद्र आकर उस ब्राह्मण के निकट स्नान करने लगा। राद्र के कुछ छींटे उछल कर उस ब्राह्मण पर जा गिरे । ब्राह्मण कुद्ध होकर रुद्ध को मारने दौड़ा । रुद्ध बेचारा लज्जा. भय और ग्लानि से खड़ा काँप रहा था। इस दस्य को देख, तुलसी साहब हाथरसी बहुत दुःखी हुए। वे उस ब्राह्मण से क्रोध का कारण पूछने लगे। वह बोला यह रुद्र भगवान के चरण से उरपन्न हुआ है। इसलिए नीच और जघन्य हैं; इस ने मुझे अष्ट कर दिया है। इस पर तुलसी साहब ने उस ब्राह्मण से पूछा—" तुम<sup>ं</sup>गंगा-स्नान करने क्यों आए हो <sup>?</sup> " वह बोला— "गङ्गा विष्णु-चरण से उत्पन्न हुई है; इसलिए पतित-पावनी है।" इस पर तुलसी साहब बोले—" अरे भगवान के चरण से निकली हुई जलमयी गंगा जब पतित-पावनी हैं तो उन्हीं चरणों से निकला हुआ यह मनुष्य राद्र, इतना निकृष्ट और जघन्य कैसे हो गया, जो उस के छुए जल के छीटों से तुम अपवित्र हो गये ? "

आचार्य रामानन्द, भक्त ढेढराज, राजा राममोहनराय, स्वामी दयानन्द, स्वामी रामतीर्थ, भाई परमानन्द, रामानन्द चटरजी, रवीन्द्रनाथ ठाकुर, चक्रवर्ती राजगोपालाचार्य, देवसमाज के प्रवर्तक सत्यानन्द अग्रिहोत्री, आचार्य महावीर प्रसाद द्विवेदी, मोतीलाल नेहरू और बंगाल में आर्यसंघ के संस्थापक स्वामी समाधिप्रकाश, बैरिस्टर सावरकर, श्रीनिवास आयंगर इःयादि कितने ही ब्राह्मणकुलोत्पन्न महाशयों ने उपदेश और कर्म द्वारा जातिभेद पर कठोर आघात किया है। हमारे जात-पात-तोड़क मंडल के पहले महोपदेशक श्री. भूमानन्दजी भी जन्म से ब्राह्मण थे। उन्हों ने स्वयं जातिभेद को तोड़कर विवाह किया था। जातिभेद पर आक्रमण करनेवाले इतने विद्वान् शायद किसी ब्राह्मणेतर जाति ने उत्पन्न नहीं किए।

# दशवाँ परिच्छेद

## जातियों की उत्पत्ति

वेद में "आर्य, " और " दास " इन दो वर्णों के अतिरिक्त कुछ अन्य जातियों के नाम भी आते हैं। पर उन जातियों की संख्या बहुत ही अल्प है। मनु-स्मृति के समय में यह संख्या बढ़ कर ६२ से भी अधिक हो गई ( मनु॰ अध्याय १० श्लोक ४० )। और आज तो जातियों और उपजातियों की कोई गिनती ही नहीं। श्री. केतकर के अनुसार ब्राह्मणों के मुख्य विभाग आठ सो से ऊपर हैं ( केतकर कृत हिस्टरी आव कास्ट, पु. ५ ) श्री. ब्लूमफ़ील्ड अपनी पुस्तक " रीलिजन आफ दि वेदाज " में लिखते हैं कि बाह्मणों में ही दो सहस्र अवान्तर भेद हैं। केवल सारस्वत ब्राह्मणों की ही ४६९ शाखाएँ हैं, क्षत्रियों की ९९० और वैस्यों तथा सुद्रों की तो इस से भी अधिक । गुजरात में दश-दश बारह-बारह घर की अलग-अलग बाह्मण-बिरादरियाँ हैं। अकेले सूरत नगर में ही बनियों के ६५ से अधिक विभाग हैं। उड़ीसा के कटक जिले में बैठ कर छोटे-छोटे मटके बनानेवाले कुम्हार, उन कुम्हारों से अलग बिरादरी हैं जो खड़े हो कर बड़े-बड़े मटके बनाते हैं। उन का आपस में रोटी-बेटी-व्यवहार नहीं होता। इस प्रकार जो ग्वाले कच्चे दूध से मक्खन निकालते हैं वे उन म्वालों से बेटी-व्यवहार नहीं कर सकते, जो दही से मक्खन निकालते हैं। भारत के कई भागों में जो मछेरे अपने जाल दावेँ से बावेँ को बुनते हैं वे बायेँ से दायेँ को जाल बननेवालों के साथ बेटी-व्यवहार नहीं करते।

इन अगणित जातियों और उपजातियों का कारण हिन्दुओं के मन में बैठी हुई अतिरिक्त पवित्रता की भावना है। जैसे-आजकल लोग अच्छे वंश की गाय का अच्छे वंश के साँड के साथ मिलाप करा कर, बढ़िया प्रकार की गोएँ और बैल उरपन्न करने का यत्न करते हैं, उत्कृष्ट कोटि के मनुष्य उत्पन्न करने के लिए भी प्राचीन स्मृतिकार कुछ वैसा ही उपाय करना चाहते थे। आज भी उल्कृष्ट गुणोंवाले घोडे को तो निकृष्ट गुणोंवाली घोड़ी से मिला कर अच्छे घोडे उत्पन्न

करने का यत्न होता है, पर निकृष्ट गुर्णोवाले घोडे को उस्कृष्ट वंश की घोडी से नहीं मिलाया जाता। इसी सिद्धान्त को दृष्टि में रखते हुए उच्च वर्ण के पुरुष को नीच वर्ण की क्षियों से तो विवाह करने की आज्ञा थी, पर नीच वर्ण के पुरुष को उच्च वर्ण की स्त्री से नहीं। इस व्यवस्था को तोड्नेवालों के लिए उन्हों ने कड़े सामाजिक दण्ड रक्खे थे। वर्ण-संकरता का हौआ बड़ा भयंकर रूप धारण कर गया था। पर मनुष्य का दण्ड-विधान प्रकृति को अपना कार्य करने से नहीं रोक सकता। भारत के बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्व और शह तो भला एक ही वंश के थे, उन स्त्री-पुरुषों का कामदेव के तीक्ष्ण शरों से बिद्ध हो कर आपस में समागम हो जाना तो कुछ कठिन ही नहीं था। पर अमेरिका के गोरे और नीम्रो एक दूसरे से बिलकुल जुदा-दो वंश के हैं और किसी नीम्रो का किसी गोरी स्त्री से यौन संबंध हो जाने पर, क्लक्लक्स क्लान नामक गुप्त संस्था के गोरे उसे जीते जी जला देते हैं, तो भी वहाँ नीयो स्त्री और गोरे पुरुष का ही नहीं, गोरी स्त्री और नीयो पुरुष का भी समागम हो ही जाता है। स्मृतिकारों के मतानुसार ये विभिन्न जातियाँ इस प्रकार विभिन्न वर्णों के स्त्री-पुरुषों की सन्तान हैं। मनुस्मृति के दशवें अध्याय ( श्लोक १-५० ) में बहुत सी जातियों के संबंध में बताया गया है कि कौन जाति किस वर्ण के पुरुष और किस वर्ण की स्त्री के निषिद्ध समागम से उत्पन्न हुई है। औशनस स्मृति में लिखा है कि चोरी से वैक्स की कन्या में बाह्मण से जो बालक उत्पन्न होता है वह कुम्हार है। पाराशर संहिता, अध्याय ११ में नाई की उत्पत्ति ब्राह्मण पिता और रुद्र माता से बताई गई है। विहार के भूमिहार (ब्राह्मण) क्षत्रिय पिता और बाह्मणी माता से उत्पन्न हुए माने गये हैं। अग्रहारी कुस्तवानी और माहुरी आदि ब्राह्मणों का जन्म अग्रवाल पिता और ब्राह्मणी माता से बताया गया है। औरानस स्मृति में बढ़ई की उत्पत्ति क्षत्रिय पिता और ब्राह्मणी माता से बताई गई है।

१. वैश्यायां विप्रतश्चौर्यास्कुंभकार: स उच्यते । ३२

२. भप्रवाखस्य वीर्येण संजातो विप्रयोषिति अग्रहारी कुस्तवानी माहुरी सम्प्रतिष्ठा। क्षत्रियस्य च वीर्येण ब्राह्मणस्य च योषिति मूमिहार्य्यामवस्पुत्रो ब्रह्म क्षत्रस्य वेषमृत्।

हमें तो यह सारा वर्णन प्रलाप मात्र प्रतीत होता है। इस में युक्तिसंगत बात कुछ भी नहीं। सुप्रजनन विद्या (Eugenics) की दृष्टि से भी यह नि:सार है। वशंपरम्परा का नियम ( Law of Heredity ) बताता है कि माता-पिता और पूर्वजों के गुण-दोष ही सन्तान में प्रकट हो जाया करते हैं। अब सोचने की बात यह है कि ब्राह्मण पुरुष और वैश्य स्त्री में मिट्टी के वर्त्तन बनाने के कौन गुण हैं जो सन्तान में प्रकट हो कर उसे कुम्हार बना देंगे। फिर जिस का पिता ब्राह्मण है उस कुम्हार को तो शृद्ध ठहरा दिया है और जिस का पिता क्षत्रिय है उस भूमिहार को बाह्मण। कहीं कुछ है, कहीं कुछ। जिस वंशपरंपरा के नियम का ठीक-ठीक पता आज के वैज्ञानिकों को भी नहीं, उस का ज्ञान उन स्मतिकारों को था. ऐसा मानना कठिन है। किसी अगले परिच्छेद में दिखाया जायगा कि इस प्रकार की वर्णसंकरता का भय बिलकुल निराधार एवं अज्ञानमूलक है। इस से लाभ के स्थान में हानि ही हुई है। इस ने स्त्रीजाति पर विपत्ति का पहाड़ गिरा दिया है। इस ने छः करोड़ मनुष्यों को अछूत बना दिया है और हिन्दू-जाति को असंख्य ऐसे छोटे-छोटे समृहों में बाँट दिया है जिन का खान-पान और व्याह-शादी की दृष्टि से आपस में उतना भी संबंध नहीं जितना चिडिया घर के पशु-पक्षियों का एक दूसरे से होता है। दलित जातियों की उत्पत्ति बताते हुए चन्द्रनगर के प्रधान न्यायाधीश

दलित जातियों की उत्पत्ति बताते हुए चन्द्रनगर के प्रधान न्यायाधीश श्रीयुत जकालियट अपनी "भारत में बायबिल " नामक फ्रेंच पुस्तक में यों लिखते हैं—

" वेदों के उत्तरकालीन प्राचीन हिन्दू-कानून निम्नलिखित दण्डों का विधान करते हैं—

पहला-मृष्युः दूसरा-उच्च वर्ण से नीच वर्ण में गिरा देनाः तीसरा-सारी जाति से पूर्णतया अलग कर देनाः चौथा-मुद्ररों से पीटना और शिकंजे में कसना, पँ।चवा-शृद्धि और यज्ञः छठा-अर्थ-दण्ड ।

ये प्राचीन व्यवस्थापक केंद्र करना बिलकुल जानते ही न थे। जहाँ परमेश्वर का कार्य आरम्भ हो, वहाँ मनुष्य का हाथ रुक जाना चाहिए। अपने इस सिद्धान्त के अनुसार वे बहुत ही कम अवस्थाओं में मृत्यु-दण्ड को धर्म-सम्मत समझते थे। वे केवल उन्हीं अपराधों के लिए प्राण-दण्ड देते थे जो उन की राजनीतिक संस्थाओं के मर्म का घात करने वाले हों। इन दण्डों में सब से भयानक दण्ड सब वणों से पूर्ण बहिष्कार था। कठोर से कठोर यातनाएँ भी इस से अच्छी समझी जाती थीं। जाति-बहिष्कार के साथ ही उस की धन-संपत्ति, उस का कुटुम्ब, उस के मित्र, और उस के सब नागरिक एवं राजनीतिक अधिकार भी उस से छिन जाते थे। न केवल उसके अपने ही, प्रत्युत इस दूषण के अनन्तर उत्पन्न होनेवाली उस की सारी सन्तान के भी।"

सुनिए, मनु उन का किन शब्दों में प्रतिषेध करता है—

"जिन लोगों पर कलङ्क का टीका लग गया हो, उन के संबंधियों को, क्या मातृकुळ के और क्या पितृकुल के, चाहिए कि उन का परित्याग कर दें और करुणा एवं आदर की कुछ भी परवा न करें।"

" हमें उन के साथ रोटी और बेटी का संबंध नहीं रखना जाहिए। न उन-के साथ मिल कर यज्ञ और पठन-पाठन ही करना चाहिए। सर्व-सामाजिक बंधनों से पृथक् वे पृथ्वी पर दुःख झेलते फिरें...।"

इस दण्ड-नीति से, सारी जाति से सर्वथा विहिष्कृत कर देने से, अभागे और सदा के लिए अपमानित अछूत नाम के मनुष्य की उत्पत्ति हुई है। वर्णाश्रम को माननेवाले हिन्दुओं के लिए अछूत अभी तक भी दुस्तर, घृणा की वस्तु बना हुआ है। बडे से बड़ा प्रबुद्ध हिन्दू भी इस घृणा को नहीं छोड़ सकता।

इस कलंक को अमिट बनाने के लिए और इस विचार से कि कलंकित ब्यक्ति किसी दूर देश में अपने कलंक को छिपा कर इस से छूट न जाय, अपराधी के माथे या कंघे पर, उस के दोष के अनुसार, गरम लोहे से दाग दिया जाता था।

चातुर्वर्ण्य के लोगों में से उस को जल, अग्नि और चावल देनेवाले के लिए पतित होने का दण्ड था।

इस प्रकार जाति के भीतर एक और ऐसी जाति की रचना हुई जो अग्रुद्धि के लिए प्रसिद्ध थी और जिसे व्यवस्थापक ने अतीव अपवित्र जन्तुओं से भी नीच ठहराया।...

जब अछूत ब्राह्मण को अपनी ओर आते देखता है, तब उसे चटपट रास्ता छोड़ देना पड़ता है, और दश पग के अन्तर पर, अपनी दीनता को दिखत्क्रने के लिए, धूलि में लेटकर प्रणाम करना पड़ता है, नहीं तो ब्राह्मण के नौकर उसे पीट-पीट कर मार डालते हैं।

यदि वह किसी सवर्ण को मिले तो उसे घुटनों के बल बैठ जाना और जब तक वह पास से हो कर निकल न जाय, बिना उस की ओर देखे; शिर को झुकाए रखना चाहिए।

यदि उस के पास भोजन और अग्नि न हो तो उसे ये वस्तुएँ कहीं से माँगनी या चुरानी होंगी। कोई भी हिन्दू-घर उस के लिए खुला न होगा, कोई भी मनुष्य उसे चावल न देगा और किसी भी चूल्हे से उसे आग न मिलेगी।

ऐसी ही साडम्बर दण्ड-नीति की बदौलत ब्राह्मण लोग प्रत्येक वर्ण को उस के लिए नियत विशेष सीमा के भीतर बंद रखने में समर्थ थे, और पतित कर देने का भय दे कर, अपने निरङ्कुश अधिकार का सम्मान सब से कराते थे।

पेशवाओं के शासन-काल में, महाराष्ट्र देश में, यदि कोई सवर्ण हिन्दू सड़क पर चल रहा हो तो अछूत को वहाँ चलने की आज्ञा नहीं होती थी, ताकि कहीं उस की छाया से वह सवर्ण अष्ट न हो जाय। अछूत को अपनी कलाई पर या गले में निशानी के रूप में एक काला डोरा बाँधना पड़ता था, ताकि हिन्दू उसे भूल से स्पर्श न कर बैठें। पेशवाओं की राजधानी पूना में अछूतों के लिए राजाज्ञा थी कि वे कमर में झाड़ बाँधकर चलें। चलने से भूमि पर उन के पैरों के जो चिन्ह बनें, उन को उस झाड़ से मिटाते जायँ; जिस से कोई हिन्दू उन पद-चिन्हों पर पैर रखने से अपवित्र न हो जाय। पूना में अछूत को गले में मिटी की हाँडी लटका कर चलना पड़ता था, ताकि उसे थूकना हो तो उस में थूके। कारण यह कि भूमि पर थूकने से यदि उस के थूक पर किसी हिन्दू का पाँव पड़ गया तो वह अपवित्र हो जायगा \*।

प्राचीन स्मृतिकारों ने रक्त-संकर या वर्ण-संकर को रोकने का बहुतेरा यस्न किया, पर उनको उस में सफलता न हुई। उलटा उस प्रयत्न का दुष्परिणाम असंख्य छोटी—छोटी जातियाँ और सब से बढ़ कर मनुष्यता का कलंक-अस्पृश्य जाति, हुई। भारत में आज एक भी ऐसी जाति नहीं जो प्रतिज्ञा-पूर्वक कह

<sup>\*</sup>Annihilation of Caste. 1945 By Dr. B. R. Ambedkar p. 5.

सके कि उस के रक्त में किसी दूसरी जाति के रक्त का मिश्रण नहीं हुआ। और तो और, स्वयं ब्राह्मण भी इस रक्त-संकरता से नहीं बच सके। स्वर्गीय बाबू रामानन्द चहोपाध्याय ने सन् १९२९ में लाहौर में जात-पाँत-तोड़क मण्डल के सम्मेलन के अध्यक्ष के आसन से बोलते हुए कहा था कि हम बंगाली ब्राह्मणों में मंगोल रक्त का मिश्रण है, और हमें इस का अभिमान है। इसी प्रकार "वैदिक संपत्ति " नामक पुस्तक में श्री. रघुनन्दन शर्मा ने सिद्ध किया है कि क-हाड़े ब्राह्मण चीनी हैं, चित्पावन ब्राह्मण यहुदी हैं, मगर ब्राह्मण ग्रीक हैं। राजपूतों में तो मुसलमानों का बहुत अधिक रक्त मिला है। डॉ. भाण्डारकर का कथन है कि चिरपावन ब्राह्मण एशिया माइनर से आए हुए हैं। Census report of India 1931, Vol. I, part III, XXVIII).

कहते हैं, गुजरात के अम्भीर ब्राह्मण राजपूत वंश के हैं। ये लोग अहीरों के पुरोहित हैं। (What the Castes are, by J. Wilson, Vol.

\* यहुदियों के चितपावन बनने की कथा का सारांश स्कन्द पुराण में इस प्रकार दिया गया है—

> एवं निवासं कुर्वस्सु अकस्मादैव योगतः। नीत्वा सागर मध्यस्थैम्छैंच्छैर्वबरकादिभिः। बहुन्यव्दान्यतीतानि तेभ्यो जाता च सन्ततिः। जाति पृच्छिस हे राजन् जाति कैवर्तकः स्मर्नः। सिंधुतीरे कृतो वासो व्याधकर्म विशारदः। चतुर्देश गोत्रकुछं स्थपितं चातुरंगके। सर्वेच गौर वर्णास्ते सुनेत्राश्च सुदर्शनाः॥

अर्थात्—देव योग से अफ्रिका देश के बर्बर आदि अनार्य लोग भारत के पश्चिमी मार्ग से आकर सह्याद्रि के किनारे पर बसे। बहुत वर्ष उपरान्त इन की जो सन्तान हुई उस ने उस समय के परशुराम नामक राजा के पूछने पर कहा कि हे राजा, हम लोग मल्लाह हैं, सागर-तीर पर रहते हैं, और शिकार करना हमारा काम है। सब को गौर वर्ण सुन्दर और अच्छे नेत्रों वाले देखकर परशुराम ने चितपावन बनाया।

माधव शतप्रश्न कल्पलितका नामक पुस्तक से भी यही बात प्रकट होती है।

II, p. 120)। सूरत जिले के तपोधन ब्राह्मण पतित समझे गये हैं। इसी प्रकार वहाँ के अनाविले ब्राह्मणों को भी बहुत से लोग ब्राह्मण नहीं मानते। कहते हैं, वे स्थानीय पहाड़ी जाति के थे। इसी प्रकार सपादलक्ष या सवा लाख संप्रदाय के ब्राह्मण भी शृद्धों को जनेऊ देकर बनाए गये थे। (Campbell, Indian Ethnology, p. 259,)

प्रतापगढ़ के कुछ ब्राह्मणों को अहीर बताया जाता है। कुछ लोग इन्हें कुर्मी और कुछ लोग इन्हें भाट कहते हैं। कहते हैं कि राजा माणिकचंद ने उन्हें ब्राह्मण बनाया था (Indian Ethnology, p. 260; Tribes and Castes of the N. W. P. & Oudh, Vol. I. p. XXI.) बिलासपुर कहलर (पंजाब) के राजा ने युद्ध में आवश्यकता होने के कारण कोलियों को क्षत्रिय बनाया था (Glossary of Castes & Tribes of the Punjab, Vol. I. p. IV)

उन्नाव के राजा तिलकचंद ने एक समय प्यास के मारे किसी लोध जाति के मनुष्य के हाथ से पानी पी लिया। जब उस की जाति उन्हें मालूम हुई, तो उन्हों ने इन लोगों को ब्राह्मण बना दिया। यही आमताड़ा के पाठक हैं। (Glossary)।

उन्नाव के महावर राजपूत पहले बेहारा (कहार) थे। युद्ध में घायल हुए राजा तिलकचंद को वे युद्ध-स्थल से उठा लाए थे। इसी उपकार के बदले में राजा ने उन्हें राजपूत बना दिया। (Glossary, 261) इसी जिल्ले के डोमवार राजपूत पहले डोम थे (Closs.) इसी प्रकार बहुत से राजपूत, जाट और गूजर लोग सिदियन या शक जाति के हैं (Glossary, p. 447).\*'

गुण-कर्म-स्वभाव के बजाय वर्ण के जन्मना हो जाने के बाद छोटी—छोटी आतियों और उपजातियों का उत्पन्न हो जाना अनिवार्य था। इन अवान्तर भेदों के बिना जन्मना वर्ण बने नहीं रह सकते। मान लीजिए, एक व्यक्ति आपके निकट आकर कहता है कि में बाह्मण हूँ। अब उस की बात की सत्यता को जानने का आप के पास क्या साधन हैं? गुण-कर्म कसीटी हो, तो आप उसकी

<sup>\* &</sup>quot; भारतवर्ष में जातिभेद, " पृष्ठ १३८, १३९

परीक्षा कर लें, उसके जन्म का पता तो उस की माता और दूसरे आत्मीय जनों को ही हो सकता है। बस, जब वह कहता है कि मैं ब्राह्मण हूँ तो आप पूछते हैं—कीन ब्राह्मण ? वह उत्तर देता है—"सारस्वत "; इस से गौड़, चित्पावन, नागर, पंचद्रविड आदि दूसरे ब्राह्मणों से वह अलग चुन लिया गया। फिर आपने पूछा—" कीन सारस्वत "? उत्तर मिला—" जोशी।" अब जोशी ब्राह्मण बहुत अधिक नहीं। उस के सगे-संबंधियों से पूछ कर पता लगाया जा सकता है कि वह जोशी है या नहीं। " जोशी " के बाद उसका गोत्र और प्रवर पूछ लेने से तो उस गोत्र और प्रवर के ब्राह्मणों की संख्या बहुत सीमित रह जाती है और उन से पूछ कर निश्चय किया जा सकता है कि वह व्यक्ति सचमुच ब्राह्मण जाति का है या किसी दूसरी का। कहने का मतलब यह है कि—ये जातिणाँ और उपजातियाँ। रक्त—सांकर्य अर्थात् एक जाति का रक्त दूसरी जाति में मिलने से रोकने के उद्देश्य से ही बनी माल्झ होती हैं।

पर इस प्रकार की जातियाँ और उपजातियाँ बना देने से भी रक्त का मिश्रण तबतक नहीं रक सकता, जबतक श्लियों की पिनन्नता पर पूरा बल न दिया जाय। बस; इसी भाव से प्रेरित होकर हिन्दू लोग बहुत प्राचीन काल से अपनी श्लियों के संबंध में बहुत शह्काशील रहे हैं। कोई श्ली भूल से एक रात घर से बाहर रह गई, या किसी से हँसती हुई देख ली गई, या किसी मुसलमान ने बलात उसका आलिङ्गन कर लिया, बस; इतने से ही वह समाज के लिए त्याज्य और बहिष्कार्य हो जाती है। इस प्रकार सहस्रों नहीं, लाखों हिन्दू श्लियाँ समाज से ढकेल कर बाहर निकाली गई हैं। किन्तु अति पिनन्नता की यह भावना कुछ आज की नहीं। हम इसे रामचन्द्र के समय में भी आज के ही सहश प्रबल रूप में पाते हैं।

श्री॰ रघुनाथ शास्त्री कोकजे ने अपनी "हिन्दुओं की अवनित की मीमांसा "\* नामक पुस्तक में इस विषय को बहुत अच्छी तरह से विशद किया है।

कहा जाता है कि रामचन्द्र ने एक धोबी के कहने से ही सीताजी को धनवास दे दिया था। पर यह बात ठीक नहीं। वाल्मीकि रामायण में ऐसा लिखा नहीं मिलता। एक धोबी ही क्यों, उस काल में सर्व-साधारण के ऐसे ही

<sup>\*</sup> प्रकाशक-जोगल भन्ड सन्स, पूना--- २

विचार थे। सीता के संबंध में लोग क्या कहते हैं इस की सूचना भद्र नामक दूत ने रामचन्द्र को इन शब्दों में दी थी—

"प्रजा कहती है कि इस में संदेह नहीं कि रामचन्द्रजी ने अलैकिक वीरता का काम किया है। जिस रावण को देवता भी न मार सकते थे उसे उन्होंने मारा है। पर जिस सीता को रावण बलात अपनी गोद में उठा कर ले गया था, जो लड्का में अशोकवाटिका में रखी गई थी, जो राक्षसों की कैंद्र में रही थी, उस की निन्दा रामचन्द्र क्यों नहीं करते ? ऐसी सीता का उपयोग कर के वे प्रसन्न कैसे होते हैं ? अब हमें भी अपनी स्त्रियों के संबंध में ऐसी बातें सहनी पडेंगी, क्योंकि जो काम राजा करता है; प्रजा उसका अनुकरण करती है †। "

प्रजा जानती थी कि सीता अपनी इच्छा से नहीं गई थी, वरन् रावण उसे बलात् उठा लेगया था। फिर भी वह ठीक नहीं समझती थी कि सीता को रामचन्द्र अपने घरमें रखें। केवल प्रजा का ही ऐसा विचार हो सो बात नहीं। स्वयं रामचन्द्र भी इसी विचार के थे। रावण-वय के बाद जब सीताजी पहले ही पहल रामचन्द्र के सामने आई थीं तब राम ने उन से कहा था—'' रावण ने मेरा अपमान किाया था, सो उसका बदला में ने पूरी तरह ले लिया। अब में इतकृत्य हूँ। परन्तु रावण ने तुम्हें स्पर्श कर और बुरी दृष्टि से देख कर दूषित कर दिया है। अब एक गौरवयुक्त कुल में जन्म लेनेवाला मेरे जैसा पुरुष तुम्हें स्वीकार नहीं कर सकता।'' इतना ही नहीं, रामचन्द्र ने यह भी कहा—'' तुम जैसी दिव्यरूपा मनोरम स्त्री को देखकर और अपनी रानियों की और देखकर रावण का बहुत समय तक चुप रहना असंभव है।''

इसलिए यह कहना ठीक नहीं कि राम ने एक धोबी के कहने से अथवा प्रजा के अनुरोध से सीता का परित्याग किया था। स्त्रियों की पवित्रता के संबंध में उन के अपने विचार भी प्रजा के विचार से भिन्न न थे।

रामचन्द्र ने लंका में रीछों और वानरों की सेना के सामने सीताजी से कहा था—"में तुम्हें स्वीकार नहीं कर सकता, तुम जिधर चाहो जा सकती हो।" ऐसा कटोर और निष्ठुर वचन सुन कर सीताजी को अवस्य मर्मान्तक वेदना हुई होगी, पर उन्होंने साहस करके सम से पूछ लिया—" मेरा मन तो आप के हृदय में ही रहता था। जब मेरा शरीर पराधीन हो गया, मेरे

<sup>†</sup> उत्तर काण्ड ४३।१७-१९

अधीन न रहा, तब मैं क्या कर सकती थी ? " (युद्ध काण्ड, ११८-९) इस उत्तर से भी रामचन्द्र को सन्तोष नहीं हुआ और उन्हों ने सीताजी से अग्निदिग्य करने को कहा । सीताजी जलती आग में बैठ कर भी न जलीं । इस प्रकार उन्होंने अपनी पिवत्रता को प्रमाणित कर दिया । राम उन को लेकर अग्नीत्या आए । यहाँ जब जन-लाँछन के भय से राम ने उन को वनवास दिया और महर्षि वाल्मीिक के उनकी पिवत्रता की साक्षी देने पर भी उनको स्वीकार न किया वरन् पुनःअग्नि दिग्य करने को कहा, तो सीताजी का हृदय दो दक हो गया । उन्हों ने पुनः अग्नि दिग्य किया तो सही, पर उस से न तो उनको और न राम को ही कुछ लाभ हुआ । सीताजी ने पृथ्वी माता से प्रार्थना की—"माता वसुन्धरा, यदि मैं मन और काया से शुद्ध हूँ तो मुझे अपने गर्भ में स्थान दीजिए।" पृथ्वी फट गई और सती सीता उस में समा गई।

इस घटना का वर्णन करके महर्षि वाल्मीकि ने एक प्रकार से हिन्दू जाति के सामने समस्या रख दी है कि यदि तुम स्त्रियों की अति पवित्रता पर बल दोगे, तो राम की भांति तुम्हें अपने स्त्रीधन से वंचित हो जाना पडेगा। खेद है, हिन्दुओं ने उस चेतावनी से आजतक भी कोई शिक्षा नहीं ली। हिन्दू लोग ब्रह्म देश. अफ्रिका, अमेरिका और यूरोप जाते हैं। वहाँ की स्त्रियों से संबंध कर के सन्तान उत्पन्न करते हैं। फिर बाल-बच्चों को छोडकर स्वदेश भाग आते हैं। इन की उस सकतान को वहाँ का समाज अपने में पचा लेता है। गत प्रथम महायुद्ध में इँग्लेण्ड में ही सैकड़ों-सहस्रों बच्चे ऐसे उत्पन्न हो गवे थे, जिन के पिताओं का कुछ पता ही न था। पर इँग्लिश समाज ने न तो उन बच्चों को वर्ण-संकर या जारज संतान कह कर विहिष्कृत किया और न उनकी माताओं को ही लांछित कर के सीता की भांति निकाल दिया। वे सब इंग्लिश समाज में दूध में पानी की भांति मिल गये। पर हमारे यहाँ किसी हिन्दू स्त्री का यदि किसी अँगरेज या मुसलमान ही नहीं वरन् किसी दूसरी जाति के हिन्दू से भी संबंध हो जाय तो उसे एकदम समाज को छोड़ देना पड़ता है और उस की सन्तान या तो ईसाई-मुसलमान बन जाती है या एक नई जाति या उपजाति की नीव रख देती है। मतलब यह कि प्रश्येक क्ला में हिन्द्-समाज की हानि ही होती है। हिन्दुओं ने रामायण से यह अतिरिक्त पावित्रय-भावना ही सीखी है। अर्थात उन्हों ने स्त्री के चरित्र पर तिनक सा संदेह होते ही उसे निकाल

देना ही सीखा है, अपनी स्त्री का अपमान या अपहरण करनेवाले को उस प्रकार दण्ड देना नहीं सीखा जिस प्रकार राम ने रावण को दिया था। जन्मना वर्ण-व्यवस्था के नियम को थोड़ा सा भी तोड़ देने पर स्त्री-पृष्ठ और उन की सन्तान को विरादरी से बाहर निकालने और इस प्रकार नई-नई जातियों और उपजातियों के बनने का कारण इस अति पवित्रता की भावना के सिवा और कुछ नहीं। अगले परिच्छेद में हम हिन्दुओं की कुछ जातियों की उत्पत्ति की मनोरंजक बातें देंगे।

# ग्यारहवाँ परिच्छेद

## जातियों की उत्पत्ति---२

किन्दुओं की अनेक जातियों और उपजातियों के नाम उन प्रदेशों के कारण पड़े हैं जहाँ ने पहले बसी थीं। केवल किसी प्रदेश विशेष में बसने से ही कुछ लोग दूसरे लोगों से अलग जाति बन गये हैं और उन्होंने उनसे रोटी बेटी व्यवहार करना अस्वीकार कर दिया है। आगे कुछ जातियों और उन की उपजातियों का संक्षिप्त परिचय दिया जाता है। उस से पता लग जायगा कि कितनी तुन्छ-तुन्छ बातों से इन जातियों का पार्थक्य हुआ है।

#### १. ब्राह्मण

गीह—यह ब्राह्मणों की एक प्रसिद्ध जाति है। श्री० ज्वालाप्रसाद मिश्र भपने "जाति-भास्कर" के पृष्ठ ४० पर लिखते हैं कि पंजाब का हरियाना श्रान्त अर्थात्—रोहतक, पानीपत, कर्णाल, सोनीपत का प्रदेश और मारवाड़, हस्त गुरा, फ्तेहपुर और सरयु नदी के उत्तर का प्रदेश, यह सब गौड़ कहलाता है। मस्य पुराण में इस गौड़ प्रदेश का उब्लेख है। इस देश में वसनेवाले ब्राह्मण गौड़ कहलाते थे। इन की आगे कई उपजातियाँ हैं। गौड़ केवल गौड़ों से ही बेटी—ज्यवहार करते हैं।

सनाक्ट्य — यह गौड़ों की उपजाति है। सनाक्ट्य-संहिता में लिखा है कि बहुत बड़े तपस्त्री होने से इन का यह नाम पड़ा है।

सारस्वत—" जाति-भास्कर " (पृष्ठ २०-२३) कहता है कि सरस्वती नदी के तीरवर्ती प्रदेश का नाम सारस्वत है। उस प्रदेश में बसनेवाले ब्राह्मण सारस्वत कहलाए। इस समय सरस्वती नदी का कुछ पता नहीं और ये लोग भी सर्वत्र फैले हुए हैं, फिर भी सारस्वत कहलाए जा रहे हैं। इसी पुस्तक में सारस्वतों की उत्पति एक और रीति से भी बताई गई है। पर वह इतनी अश्लील है कि उसे यहाँ न लिखना ही अन्छा है। "जाति-कोष \*" (Glossary of the Castes and Tribes of the Punjab, P. I23) में लिखा है कि सारस्वतों के पाँच बडे विभाग हैं, अर्थात्—

- ( १ ) ब्राह्मणों के ब्राह्मण, जिन को शुक्र ब्राह्मण कहते हैं।
- (२) खत्रियों के बाह्मण। (३) अरोडों के बाह्मण (४) जाटों के बाह्मण (५) नीच जातियों के बाह्मण।

खित्रयों के ब्राह्मण आगे फिर छः भागों में विभक्त हैं—पंचजाति, छः जाति, जनाही रिष्ठवंश, खुखरान, सरीन। सारस्वतों में मोहला, जैतली, झीइन त्रिखा, कुमारिया ये पंचजाति हैं। झीइगन की उरपित पृष्ठ २४ पर इस प्रकार दी गई है कि यह शब्द झीड्गा य झञ्ज से निकला है। इसका अर्थ घंटा है। इनके पूर्वजों के जन्म पर घंटे का शब्द छुनाई दिया था। यह जाति केवल २० पीढ़ी पुरानी है।

फिर इस झिंगन के तीन उपविभाग हैं—गौतम, उथ्थू और नत्थू। फिर नथ्यू के दो विभाग हैं—चमन-पत्ती और कमल-पत्ती। नत्थू नाम इस लिए पड़ा कि ये लोग नाक में नथुनी पहनते हैं। त्रिखा नाम इस लिए पड़ा कि इन लोगों का स्वभाव तीखा अर्थात् उम्र होता है। "जाति—भास्कर" (पृष्ठ २२) में लिखा है कि पंचजाति की एक पंचायत में विचार हो रहा था कि पम्बुओं को निकाल कर किसी दूसरे को पंचजाति में सम्मिलित किया जाय। उस समय अकस्मात् इत पर से एक मूसल गिर पड़ा। मूसल को पंजाबी भाषा में मोहला कहते हैं। इसे एक देवी घटना समझ, पंचों ने मोहलों को पंच जाति में सम्मिलित कर लिया। सारस्वतों की एक उपजाति तोलड़ी है। इन में एक विचित्र प्रथा है। विवाह के अवसर पर ये वधू को वर के साथ नहीं भेजते, वरन् गुड़ की भेली लाल कफड़े में लपेट कर वधू के बदले वर के साथ मेजते हैं। फिर जब मुकलावा या द्विरागमन होता है तब वधू सुसराल जाती है। काँगड़ा प्रान्त के सारस्वतों के तीन प्रकार हैं—नगर—कोटिया, बहेडू और हलवाहा। फिर नगरकोटिया की १३ शाखाएँ हैं—बहेडू

<sup>\*</sup> पुस्तक में जहाँ " जाति कोश ' लिखा हो वहाँ उस से अभिप्रायः यही (Glossary)है।

की दो शास्ताएँ हैं—कच्चा बहेडू और पक्का बहेडू । फिर कच्चा बहेडू की ९, पक्का बहेडू की १३ और हलवाहा की २९ शास्ताएँ हैं।

हुसैनी ब्राह्मण — यह लोग यहापवीत धारण करते और तिलक लगाते हैं। ये हिन्दुओं से नहीं, केवल मुसलमानों से दान लेते हैं। "जातिकोष" (पृष्ठ १४२) में इनकी उत्पत्ति इस प्रकार दी गई है कि बादशाह बज़ीद की सेनाओं ने इमाम हुसैन का शिर काट कर लोटते हुए सियालकोट ज़िले के अन्तर्गत बाठोवाल में विश्राम किया। यह गाँव उनके पूर्वज राहब का जन्म-स्थान था। इमामहुसैन के शिर को राहब के घर में रक्सा। दूसरे दिन जब राहब को पता लगा कि यह शिर पैगम्बर के नाती का है तो उस ने वह शिर तो छिपा कर रख लिया और उस के बदले में अपने पुत्र का शिर काट कर दे दिया। पर यज़ीद के सिपाहियों ने पहचान लिया कि यह शिर वह नहीं। इस पर राहब ने अपने सातों बेटों के शिर काट कर यज़ीद के सिपाहियों को दे दिए। उसी राहब के बंशज ये हुसैनी ब्राह्मण हैं।

मछली खाने और खीर खाने—इन के संबंध में "जातिकोष " (Glossary, पृष्ठ १४२) में वों लिखा है—

सारस्वत ब्राह्मणों का एक विभाग पातक कहलाता है। इस के दो उपविभाग हैं—मछली खाना और खीर खाना। सिखों के दूसरे गुरु अङ्गद मांस-मछली खात्रा करते थे। तीसरे गुरु रामदास मांस-मछली का सेवन नहीं करते थे। अपने गुरु के अनुकरण में उन्हों ने आप तो मछली नहीं खाई, पर अपने पुत्र के मुण्डन—संस्कार पर अपने पुरोहित को मछली दे दी। इस से उस पुरोहित के वंशज "मछली खाने" कहलाने लगे। आजकल भी तीसरे गुरु के वंशज मुण्डन—संस्कार के समय जीती मछली तो नहीं, किन्तु आटे की मछली तेल में तल कर अपने पुरोहित को देते हैं। अब इस संस्कार को वे मुण्डन नहीं कहते, क्योंकि सिख लोग शिर के बाल नहीं मुँडाते।

पुच्छलर और सिंगलस—जातिकोष (पृष्ठ ८८) में लिखा है कि नारनील के एक ब्राह्मण ने एक नीच जाति की स्त्री से विवाह कर लिया। इस ब्राह्मण को सात लड़के और सात ही लड़िकयाँ हुई। जब उन के विवाह का समय आया तब उस ने अपने लड़कों को अमावस के दिन एक गाय ले आने को कहा। जब वे गाय ले आए तो उस ने उन को गाय का एक एक अंग छूने के लिए कहा। जिस ने गाय की पूँछ को छुआ; उस का गोत्र पुच्छलर हो।
गया और जिस ने सींग को छुआ उस का गोत्र सिंगलस।

ब्राह्मणों में पुष्करणा बहुत हलके समझे जाते हैं। इन पुष्करणों की आगे बीसियों जातियाँ हैं। उन में से एक जाति वहू है। यह इतनी नीच समझी जाती है कि यह एक कहावत हो गई है—" ब्राह्मणों में वहू, घोड़ों में टहू"। अर्थात घोड़ों में जो स्थान टहू का है, ब्राह्मणों में वही स्थान वहू का है। हिसार ज़िले में ब्राह्मणों की एक जाति का नाम "भेड़" है। माल्यम होता है, इन के किसी पूर्वज ने भेड़ पाली थी, इसी से इन का यह नाम पड़ गया। इसी प्रकार अम्बाला जिले में "पीला भेड़ी" और "सरीने" नाम की ब्राह्मणों की दो उपजातियाँ हैं। "पीला भेड़ी" नाम का कारण यह है कि इन के किसी पूर्वज ने एक मादा भेडिया को बचाया था। विवाह के अवसर पर ये भेड़िए की पूजा करते हैं। "सरीने" नाम का कारण यह है कि इन के किसी पूर्वज ने सरिस के पेड़ के नीचे शरण ली थी। सरिस को पंजाबी भाषा में 'सरीं' कहते हैं।

### २. खत्रियों की उपजातियाँ

बेरी-यह चोपड़ा जाति का एक उपोप विभाग हैं। इस नाम का कारण यह हैं कि इन का एक पूर्वज बेरी के पेड़ के नीचे उत्पन्न हुआ था।

स्वित्रयों की दो बड़ी जातियाँ बुंजाही और सरीन हैं। इन की उत्पत्ति इस प्रकार है। बादशाह अलाउद्दीन ख़िलजी खित्रयों में विधवा-विवाह प्रचलित करना चाहता था। इस के लिए उस ने क़ान्न बना दिया। पश्चिमी प्रदेश के खित्रयों ने इस का विरोध किया और बावन मनुष्यों का एक प्रतिनिधि-मण्डल बादशाह की राजसभा में जाने के लिए बनाया। पर पूर्वी प्रदेश के खित्रयों ने आवेदन-पत्र पर हस्ताक्षर न किए और बादशाह के "शरअ आईन" अर्थात् विधान को मान लिया। इसी से ये लोग "शरअ आईन" कहलाने लगे। यही शब्द बिगड़कर 'सरीन' बनगया है। जिन ५२ खित्रयों ने आवेदन-पत्र पर हस्ताक्षर किए थे वे बावनजी या बुँजाही कहलाए।

कपूरचन्द, मिहिरचन्द और कान्हचन्द नाम के तीन खत्री, सम्राट अकबर की सम्बपूत सनियों के सेवक के रूप में दिल्ली गये। इस प्रकार वे अपनी विरादरी के दूसरे लोगों से अलग हो गये। वहाँ उन की सन्तान का अपस में विवाह

हुआ। इस से खित्रियाँ की तीन नई जातियों बन गई, अर्थात्-कप्रचंद की संतन कपूर, मिहिरचंद की मेहरा और कान्हचंद की खन्ना कहलाने लगी।

देहली प्रदेश में "बिज्ज्वल" नाम की एक उपजाति है। इस के जुदा जाति होने का कारण इस प्रकार है। एक दिरद्र खत्री निर्धनता के कारण अपने लडके का मुंडन-संस्कार न कर सका। लड़के के बाल बहुत बढ़ गये और शिर में फोडे-फ़्रांसियाँ निकल आई। इस से लड़का सदा रोता रहता था। एक दिन दो मुगल मसलमानों ने उसे बाजार में रोते देखा । उन्हें उस पर दया आगई। संबोग से एक नाई भी पास से होकर जा रहा था। उन्हों ने उसे लड़के के बाल मूँड़ने को कहा। नाई ने कहा कि बिना संस्कार किए इस के बाल नहीं मुँडेंगे। इस पर उन्हों ने नाई को पकड लिया। एक ने उसे जूते से पीटा, और दूसरे ने तीर का निशाना उस की ओर कर के उसे डराया कि इस लड़के का शिर मुँडो नहीं तो मार डाले जाओगे। उस ने डर के मारे शिर मूँड दिया। लड़के को आराम आ गया। पर जब वह घर पहुँचा तो उस का शिर मुँडा देख क्रियों ने रोना-पीटना आरम्भ कर दिया। तब से इस जाति के लोंगों में मुंडन-संस्कार के अवसर पर यह प्रथा है कि ये अपनी संतान का शिर मकान के भीतर नहीं, बाहर के द्वार पर मुँडते हैं। संस्कार के समय दो मुसलमान बुलाए जाते हैं। उन में से एक हाथ में जुता पकड़ता है और दूसरा धनुष बाण। जिस्र दिन नाई शिर मूँडता है उस दिन घर में शोक मनाया जाता है। रोटी नहीं बनती, वरन दीपक भी पडोसी आकर जलाते हैं।

मुख्यर—इस जाति के इस नाम का कारण यों बताया जाता है — कोई मनुष्य इतना निर्धन था कि अपने लड़के का भी पालन पोषण न कर सकता था। वह उसे वन में अकेला छोड़ गया। वहाँ एक भैंस और चील ने उस की पालना की। कुछ समय बाद उस की माता को वह लड़का मिल गया। भैंस का दूध पीकर वह खब मोटा-ताज़ा हो रहा था। इसलिए माता ने उसे भुच्चर कहा। पंजाबी भाषा में इस शब्द का अर्थ 'हर्टा-कर्टा 'होता है। तभी से उस के वंशजों का नाम भुच्चर पड़ गया।

खात्रियों की "कक्कड़" नाम की उपजाति के नाम का कारण श्रोतिय छोटेलाल कृत "जाति-अन्द्रेषग " (पृष्ठ १३८) में यों दिया गया है — एक समय की बात हैं; एक सहभोज में खाने में कुछ कं कड़ (रेत) थी। खाते समय वह मुँह में किर-किर करती थी। सब खानेवालों ने कंकड़ कहा। इस से ''कंकड़ '' नाम पड़ गया। वही कालान्तर में बिगड़ कर कक्कड़ हो गया।

## ३. अरोड्रों की जातियाँ

अरोड़वंश-इतिहास (पृष्ठ १२४) में लिखा है कि विधवा-विवाह पर विचार करने के लिए एक बार अरोड़ों की एक भारी सभा हुई। सभासदों को प्रधान के आसन के तीन ओर बैठाया गया—अर्थात्—दिहने, बायँ और सामने। दिहनी ओर के सभासदों ने इस के विरुद्ध अभिमत दिया। वहाँ वे उत्तर दिशा में बैठे थे। इसलिए उन की उपजाति "उत्तराधी" हो गई। बाई ओर बैठने वालों ने विधवा-विवाह का समर्थन किया। वे दक्षिण दिशा में बैठे थे। इस लिए उन की जाति "दक्खनी" हो गई। जो मध्य में या सामने बैठे थे, वे मौन रहे। वे "डाहरे" कहलाए। अरोड़ों की एक जाति का नाम चिक्कड़ (कीचड़) है। सरकारी प्रकाशन "जाति कोष" में लिखा है कि एक बरात में इतनी अधिक मिठाई और खाना परोसा गया कि चिक्कड़ अर्थात् कीचड़ हो गया। इस से इस जाति का यह नाम पड़ा। एक व्यक्ति ने किसी दूसरे व्यक्ति की कमर-पीड़ा दूर कर दी। इस से उस की सन्तान की जाति का नाम "चुग" पड़ गया। चुग या चुक पंजाबी में कमर की पीड़ा को कहते हैं।

अरोड़ों की अनेक जातियाँ जीव-जन्तुओं और पौवों के नाम पर हैं, जैसे— चुटाई (चमगादड़), गाबा (गाय का बछड़ा), घीरा (कपोत), गोदड़, घोड़ा, इंस, कुक्कुट, लोमड़, मच्छर, मक्कड़, मेंढा, नागपाल, गिलहरी, तोता, नेवला, कोयल, चावला, जण्डवानी, कस्तुरिया, महदीरत्ता, लोटा, मक्खीचूस, मंजी, रेवड़ी, रुखे, दोलडे, चौतडे, कुब्बे, चोटीपट, तगडे इरवादि।

### ध बनियों की जातियाँ

बनिया जाति के प्रधान तीन विभाग हैं — अग्रवाल, ओसवाल और मवाल b इनका एक उपविभाग "बारहसेनी" हैं। इस की उत्पत्ति चमारों से बताई जाती हैं। (जातिकोष पृष्ठ ६०) कहावत भी हैं — बन्नों के बनिए, चन्नों के चमार। अर्थात् दो बहनें थीं एक बन्नों, दूसरी चन्नो। एक की सन्तान बनिए हैं दूसरी की चमार। 'जाति—भास्कर' के लेखक के मतानुसार राजा वक्षम के

प्रतापी पुत्र राजा अप्र की राजधानी दक्षिण प्रदेश के प्रताप नगर में थी। इसी के नाम से इसकी सन्तान अप्रवाल अर्थात् — अप्र के बालक कहलाए। अप्रसेन के एक वंशज ने एक नीच जाति की स्त्री से विवाह कर लिया। उस से जो सन्तान हुई वह "माहोर" जाति है।

ओसवालों का एक उपविभाग बेद हैं। यह नाम इस प्रकार पड़ा कि एक ओसवाल लड़की की आँख दुखती थी। देवी ने एक विशेष प्रकार का आक का पौधा उत्पन्न कर के उस के रस से लड़की की आँख अच्छी कर दी। इसलिए उस लड़की की सन्तान बेद नाम से प्रसिद्ध हो गई। (देखो, सरकारी प्रकाशन जातिकोष।)

बनियों की बहुत सी जातियाँ आवास, भूमि या गाँव के नाम पर बनी हैं। जैसे। जोवपुर-मारवाड़ के पाली नगर में रहने के कारण पालीवाला नाम से एक उपजाति बन गई। इसी प्रकार पोरबंदर में रहनेवाले पोरावाल, गुड़गाँव के अन्तर्गत, धूसी नगर में रहनेवाले धूसर, अयोध्या के निकट जैसी नामक प्रदेश में रहनेवाले जैसवार कहलाए।

बिनयों की एक जाति का नाम कुमार वैश्य है। एक वैश्य स्त्री को संयोगवधा कुमारी दशा में ही गर्भ रह गया। उसकी सन्तान कुमार वैश्य कहलाती है। लोहे का काम करने के कारण एक "लोहिया" जाति बन गई है।

नागर वैश्य एक प्रसिद्ध जाति है। यह वास्तत्र में वैश्य नहीं, ब्राह्मण है। जहाँगीर के समय तानसेन नाम का एक प्रसिद्ध गायक था। उसने दीपक राग गाया। इससे उसका शरीर जलने लगा। वह चिकित्सा के लिए धूमता—फिरता, झड़ नगर में पहुँचा। वहाँ नागर ब्राह्मणों की ब्रियों ने मल्हार राग गाकर, उस की अभि को शान्त कर दिया। जब जहाँगीर को समाचार मिला कि अमुक ब्रिया परम सुन्दरी और गान—विद्या में बड़ी प्रवीण हैं तो बादशाह ने उन्हें खुलावा भेजा, पर वे नहीं आई। तब उस ने ब्राह्मणों की हत्या की आज्ञा दी। जिस के गले में जनेऊ देखा, उसका वध कर दिया। उस समय साह चौहत्तर सी ब्राह्मण जनेऊ छोड़कर वैश्य हो गये। तब से वे नागर वैश्य कहलाते हैं। अब ये एक दूसरेको चिट्ठी लिखते समय ऊपर ७४ ई का अंक लिखते हैं।

ओसवालों की एक उपजाति चोरख्या है। इसे कोचड़ भी कहते हैं। यह कोचड़ नाम इसलिए पड़ा कि इन के किसी पूर्वज ने चिड़िया पाली थी।
(जाति-भास्कर, पृष्ठ १४१)।

#### ५. कायस्थ

इस जाति के सकसेना और श्रीवास्तव एपविभाग की क्षियाँ आपस में मिलते समय "सलाम " कहती हैं। इस से माल्यम होता है कि इस जाति पर इस्लाम का बहुत प्रभाव पड़ा है। इन लोगों में विद्या का बहुत प्रचार है। पर वर्ण-व्यवस्था की दृष्टि से ये शृद्ध समझे जाते हैं। "जाति—भास्कर" के पृष्ट ५९ पर इस जाति के शृद्ध होने के बहुत से प्रमाण और हाईकोर्ट के निर्णय दिए गये हैं।

सरकारी प्रकाशन जाति कीष (पृ. ४३७) में लिखा है कि ब्रह्मा ने तर किया और उस की काया से एक पुत्र उरपन्न हुआ। पुत्र का नाम चित्रगुप्त रक्खा गया। ब्रह्मा ने उसे धर्मपुरी में यमराज के पास भेज दिया। इसी चित्रगुप्त की सन्तान कायस्थ हैं। चित्रगुप्त की एक स्त्री से माथुर, भदनागर, सकसेना और श्रीवास्तव नाम के चार पुत्र हुए। इन के नाम पर चार अलग अलग जातियाँ बन गईं। चित्रगुप्त की दूसरी स्त्री से आठ लड़के हुए-निगम, गौड़, वास्मीक आदि। इन के नाम पर भी आठ अलग जातियाँ बन गईं।

मड़ मूंजा—इस जाति का उल्लेख कायस्थों के साथ ही "जातिकोष " में मिलता है। भड़ भूंजों के चार गोत्र हैं—यदुवंशी, भटनागर, सकसेनी और वायुदेव। इन में यदुवंशी अहीर गोत्र, भटनागर एवं सकसेनी कायस्थ गोत्र और वायुदेव ब्राह्मण गोत्र कहलाते हैं। इस से जान पड़ता है कि आरम्भ में अहीर, कायस्थ और ब्राह्मणों ने अनाज भूनने का काम आरम्भ किया होगा। इन के संबंध में एक कहावत प्रसिद्ध हैं—पढ़ गया तो कायस्थ, नहीं तो भट्टी झोंकने लायक।

कुछ कायस्थ विद्वान अपने को क्षत्रिय और कुछ ब्राह्मण भी कहते हैं। कलकत्ता और इलाहाबाद के हाईकोटों के निर्णय भी इस विषय में भिन्न भिन्न हैं।

### ६. धीवर या कहार

धीवर को महरा और कहार भी कहते हैं। इन का काम पानी भरना है। "जाति कोष " के पृष्ट ३८२ पर इस जाति की उत्पत्ति इस प्रकार लिखी है—

गढ़ मुख्यालय का अंकी नामक एक चौहान राजपूत छोटी आयु का एक पुत्र छोड़ कर मर गया। उस लड़के का नाम ढींगर था। जनता ने उस के साथ भृत्य का ऐसा व्यवहार किया और तिरस्कार-पूर्वक झीवर नाम रखा। दिस्ता के कारण उस ने पानी भरने का काम आरम्भ किया। तब से उस की सन्तान झीवर नाम से पुकारी जाने लगी। सर रिचर्ड टेम्पल ने अपनी पुस्तक "पंजाब—कथाएँ" के पृष्ठ ६५ पर लिखा है कि एक झीवरने राजा रसाल की कहानियों से संबंध रखनेवाली रानी कोकिला को अपनी ल्ला लिया। उस से तीन पुत्र हुए, जिन के नाम पर सबीर, गबीर और सीर, ये तीन उपजातियाँ चलीं।

#### ७. कुम्हार

इस जाति का मुख्य काम मिट्टी के बर्तन बनाना और खच्चरादि पर बोझ ढोना है। ये लोग भी अपनी उत्पत्ति ब्राह्मण से बताते हैं। नाभा राज्य में बह कहावत प्रसिद्ध है—

#### राम जातिका राँगडा, कृष्ण जाति का अहीर। ब्रह्मा जाति कुम्हार है शिव की जाति फुकीर॥

कुम्हारों को प्रजापित भी कहते हैं। "जातिकोष " (पृष्ठ ५६३) में एक कहानी दी गई है—एक बार ब्रह्मा ने अपने पुत्रों में गन्ना बाटा। बाकी सब ने अपना भाग खा लिया, पर कुम्हार ने अपने भाग का टुकड़ा एक घड़े में बो दिया। वह उग पड़ा। कुछ दिन बाद ब्रह्मा ने अपने पुत्रों से गन्ना माँगा। बाकी पुत्रों के पास कुछ न निकला, पर कुम्हार ने निकाल कर दे दिया। इस पर प्रसन्न हो कर ब्रह्मा ने उसे प्रजापित की उपाधि प्रदान की।

कुम्हारों के दो बड़े विभाग हैं—महर और गोला। इन की उत्पत्ति के संबंध में कई प्रकार की कहानियाँ प्रसिद्ध हैं। कूबा नाम का कुम्हार बड़ा भक्त था। उस की दो क्षियाँ थीं। उन में से एक घर से भाग गई। इस लिए उस की सन्तान "गोला" अर्थात् निकृष्ट कहलाई। महर अपने को गोला से ऊँचा समझते हैं।

कूना भक्त की एक कहानी प्रसिद्ध है—वह प्रतिदिन २० घडे बनाता थह और बीस ही दान कर देता था। एक दिन ३० साधु उस के घर आ गये। पर उस ने प्रभु पर भरोसा कर के अपनी स्त्री को घडे लाने के लिए कहा। उस के चमत्कार से वे २० घडे ३० हो गये और उसने तीस साधुओं को दे दिए। इस पर यह दोहा प्रसिद्ध हैं—

### कूबा भगत कुम्हार था भाँडे गढ़ता बीस । हरि गोविन्द कृपा करी हुए बीस के तीस ।

कुम्हारों की, आगे अनेक उपजातियाँ हैं, जैसे — बलदिया, जो बैलों पर मिटी खोते हैं, और हथेलिया, जो चाक से बर्तन नहीं बनाते; संगरोमा, जो मिटी छानते हैं। इसी प्रकार कीलिया, नोखल और सोखल आदि हैं। कुम्हारों का एक सरोही गोत्र है। इस के बारे में प्रसिद्ध है कि सरोही गोत्र के एक राजपूत ने एक लड़के का पालन-पोषण किया और उस के साथ अपनी बेटी का ब्याह कर दिया। बाद को पता चला कि वह कुम्हार का बेटा था। इस पर उस राजाहा ने उस लड़के और उसकी स्त्री का त्याग कर दिया। इस से उसकी सन्तान की सरोही नाम की एक अलग जाति बन गई।

#### ८. चूहड़ा

चूहड़ा पंजाब में भंगी को कहते हैं। इस का दूसरा नाम वाल्मीिक भी है। इस के इस नाम का कारण यह बताया जाता है कि एक समय किसी भक्त ने बड़ा सहभोज दिया। उस में बाल्मीिक देर से पहुँचे। तब तक सब लोग खाना खा चुके थे। इसलिए उन को बचा—खुचा खाना मिला। इस से उनकी सन्तान का नाम ही चूहड़ा अर्थात् बचा—खुचा खाना खानेवाला पड़ गया। अतएव अभी तक हिन्दू लोग चूहड़ों के लिए थाली में जूस भोजन छोड़ते हैं।

चूहड़ों के दो प्रकार हैं—एक-वाल्मीिक और दूसरे-लाल बेगी। लाल बेग साल्मीिक का ही शिष्य माना जाता है। चूहड़ों के अनेक गोत्र या उपजातियाँ हैं। ये सब अपने को ऊँची जातियों से निकला मानती हैं। रोहतक के लोहित चूहडें अपने को सांझर नाम के एक राजपूत की सन्तान बताते हैं। चूहड़ों का एक गोत्र चौहान भी है। इसी प्रकार घुग्गे, उपवाल, महू, रहेला, झजोटे, गिल, भट्टी, डझा, खोखर, खोंजे और कल्याणे, आदि, इन की अनेक उपजातियाँ हैं। सोनीभीना नामक उपजाति अपने को कर्ण नामक एक ब्राह्मण राजा की कात्तान बताती है।

एक दन्त-कथा प्रसिद्ध है। भरत, सधरा, परातना और पूरबा, ये चार ब्राह्मण भाई थे। उन की गाय मर गई। उन्होंने सब से छोटे भाई पूरबा को लाश उठाने को कहा और वचन दिया कि हम भी इस में तुम्हारी सहायता करेंगे। पर जब उसने उठाने के लिए लाश को हाथ लगाया तो उन भाइयों ने सहायता देने से इंकार कर दिया। इस से उस अकेले को ही लाश उठानी पड़ी। उसे जाति से बाहर निकाल दिया गया। डेरागाज़ीखाँ में उन ब्राह्मण भाइयों के नाम उरगा, भागा, सधरा और फरास्ता प्रसिद्ध हैं। वहाँ इस संबंध में निम्न लिखित दोहे भी प्रचलित हैं —

अल्ला चिद्वी घल्ली है सब खोळ बयान।
एथे गया मन्न के हुन क्यों करे अभिमान।
गो खुरी ते एके सभी करदी अखान।
असाँ ब्राह्मण जन्म दे गळ जाया तनियान।

इस से स्पष्ट है कि चूहडे अपने को जन्मना ब्राह्मण मानते हैं। इसी प्रकार दूसरा दोहा है—

> अरुक् अल्लानूँ याद कर बेदे भा बेधन्य सिर्जनहारा। चुगदी चरदी गोखुरी हो पई मुरदारा। होए देवते इकट्टे जा करें पुकारा। तुसीं बाह्मण जात दे की बन गई मारा।

अर्थात्—चरती—चुगती हुई बिछिया मर गई। उसे उठाया गया। सब देव गण मिल पुकार—पुकार कर कह रहे हैं कि तुम जाति से ब्राह्मण हो, तुम पर कैसी विपत्ति आ गई है।

श्री ॰ ज्वाला प्रसाद मिश्र अपने "जाति—भास्कर" में गोपीनाथ रिन्तः "जाति-विवेक" के आधार पर कहते हैं कि ब्राह्मण का ताड़न कस्नेवाले श्रद्भ के संयोग से तेवर की स्त्री में जो सन्तान उत्पन्न होती है वह भं-मैं कहलाती है।

#### ९. चमार

जो भन्नी मुसलमान हो जाय तो जैसे-उसे मुसल्ली कहते हैं वैसे ही जो खमार मुसलमान हो जाय, उसे मोची कहा जाता है। जो भंगी सिख बन जाता है, उसका नाम मज़हबी सिख हो जाता है। इसी प्रकार जो चमार सिख बन जाता है उसे रामदासिया कहते हैं। हिन्दुओं में एक मूढ़ विस्वास है कि काला ब्राह्मण और गोरा चमार अग्रुभ होते हैं। कहावत है—

### काला बाह्मण गोरा चमार । इन के साथ न उतरें पार॥

" जाति कोष " (पृष्ठ १४८) में लिखा है कि चन्नू और मुनू दो भाई थे। चन्नू ने अपने हाथ से गाय की लाश को उठाया। इस पर मुनू ने उसे बिरादरी से निकाल दिया। इस पर चन्नू की सन्तान चमार कहलाई। कपूरथला राज्य में इन दो भाइयों के नाम गट और मट बताए जाते हैं। चमारों की अनेक उपजातियाँ हैं, जैसे जटिया, पाठी, रेगड़, चौहान, सिंधू, बेरवाल, कठाना, मधान इत्यादि। चमार यद्यपि स्वयं अछूत समझे जाते हैं, तो भी वे डोम नाम की एक दूसरी अछूत जाति के हाथ का नहीं खाते। कारण यह बताया जाता है कि चन्नू ने जब गाय की लाश उठाई थी तो डोम ने उसे देख लिया था।

मेघ—यह भी एक अछूत जाति हैं। जातिकोष (पृष्ठ ७७) में लिखा है कि इन का पूर्वज ब्राह्मण की सन्तान था। वह काशी में रहा करता था। उसके दो पुत्र थे—एक विद्वान और दूसरा अपढ़। पिता ने विद्वान पुत्र से अपढ़ पुत्र को पढ़ाने के लिए कहा। पर उस ने पढ़ाने से इंकार कर दिया। इस पर उसे अलग कर दिया गया। उसी की सन्तान मेघ हैं।

बौरिये — सम्राट् अकबर और चित्तींड़ के राजा सान्दल का युद्ध हुआ। दोनों पक्ष के योद्धा बावली (जलाशय) के निकट लड़ रहे थे। इस पर राज-पूत पक्ष के लोग "बावलिया" नाम से प्रसिद्ध हुए। यही शब्द बिगड़ कर "बौरिया" हो गया।

दूसरी दन्त कथा यह है कि कोई राजपूत एक लड़की पर आसक्त हो गया और उसने उससे विवाह कर लिया। पर कुछ दिन उपरान्त वह अपनी ल्यो को छोड़कर बन में चला गया। इस पर ल्यो के संबंधी उसे बावला कहने लगे। इस के उपरान्त उसका सारा परिवार ही "बावला" नाम से प्रसिद्ध हो गया। वही शब्द बिगड़ कर "बोरिया" हो गया। देखिए, पंजाब इंफर्मेशन ब्यूरो द्वारा संपादित, सर डेन्जल इबटसन और श्री-विलियम की रिपोर्ट—" पंजाब की अछ्त जातियाँ"।

तीसरी दन्त कथा यह है कि बीरिये चाँदा और जोड़ा राजपूतों की सन्तान हैं। जब शहाबुद्दीन ग़ीरी की सेना चित्तौड़ में जयमल फ़्ता की राजपूत सेना से लड़ रही थी तो ये बीरिये राजपूतों के पक्ष में हो कर लड़े थे।

सासी—यह पंजाब की एक जरायम-पेशा जाति कहलाती है। इसकी उत्पत्ति के संबंध में दन्त कथा इस प्रकार है—पंजाब के एक राजा ने अपनी लड़की को किसी कारण नगर से निकाल दिया। वन में घूमते-फिरते उसके एक लड़का उत्पन्न हुआ; उसका नाम "साहसी" रखा गया। उसकी सन्तान, साहसी कहलाई। सासी साहसी का ही अपभंश है।

श्री० बी॰ डे, आई॰ सी॰ एस० ने ठीक ही लिखा है कि "ऊंची जातियों में जो विभाजन पाया जाता है, उसे मिटाए बिना जो लोग अछूतोद्धार करते हैं, उनकी कार्यशैली गुलत है। जातिभेद के उन्मूलन के बिना अस्पृक्षता निवारण का यस्न सर्वथा व्यर्थ है। इसका परिणाम नितान्त विफलता होगा। इस समस्या का सच्चा हल जात-पाँत की जड़ पर कुठाराघात करना है। पर दुर्भाग्य से बहु संख्यक हिन्दू जातिभेद से चिपटे हुए हैं। "\*

यदि हिन्दुओं की विभिन्न जातियों की उपजातियों या पारिवारिक नामों को देखा जाय तो एक विचिन्न रहस्य का पता लगता है। इनका आपस में मिलान करने से ऐसा लगता है कि ये कथित जातियाँ एक ही उद्गम या मूल से निकली हैं। किसी के ब्राह्मण, किसी के राजपूत, किसी के कुम्हार, किसी के जाट और किसी के चमार कहलाने लगने पर भी उनका मूल में एक होना स्पष्ट प्रकट हो रहा है, मेरे पास सब जातियों की उपजातियों या गोत्रों के नाम वर्तमान नहीं। फिर भी आगे कुछ उपजातियों के ऐसे नाम दिए जाते हैं जो एक से अधिक जातियों में पाये जाते हैं।

इण्डियन रिन्यू, फ्रवरी १९१०

#### किन-किन जातियों में मिछता है। पारिवारिक नाम भट्टी राजप्त, चमार, चृहडा, कुम्हार, जाट । ढढियाल, भूपाल, डोड, गोहिल, 🚶 राजपूत, कुम्हार, चूहडा । सेंगर, चौहान खत्री, कुम्हार। तालवाड, सोनी खत्री, कुम्हार, चमार । भारद्वाज राजपुत, चमार, मराखा पवार जाट, कुम्हार । मल्ही, सोहल, ढिल्लों खैरा खत्री, कुम्हार, जाट । ब्राह्मण, कुम्हार । रान, लखनपाल चोपडा खत्री, चमार । ब्राह्मण, खत्री, अरोडा । महता, सेठी जाट, चमार । सिंध

ऐसा प्रतीत होता है कि ये विभिन्न मानव-श्रेणियाँ थीं। परिस्थित और सुभीते के अनुसार एक ही मानव-श्रेणी कहीं तो चमारों में मिल गई और ज्ते बनाने लगी और कहीं राजपूतों में मिलकर लड़ने-भिड़ने का काम करने लगी। परन्तु उसने पारिवारिक नाम नहीं छोड़ा। कालान्तर में ये मानव-श्रेणियाँ अपनी वंशगत एकता को भूल गईं। आज यह दशा है कि इनमें से एक जाति सान-पान, व्याह-शादी और सामाजिक, आर्थिक और राजनीतिक हितों की हिष्टे से दूसरी जाति से उतनी ही भिन्न है जितना कि एक चीनी एक फाँसीसी से, वरन् जितना चिड़ियाघर का एक जन्तु दूसरे जन्तु से होता है। इन विभिन्न जातियों में आपस में प्रेम का लब-लेश भी नहीं। उन्होंने एक दूसरे के प्रति बड़ी अपमानजनक कहावतें बना रखी हैं। पाठकों के मनोरंजनार्थ उनमें से कुछ आगे दी जाती हैं:—

बाम्भन की प्रतीति सों सुख सोया न कोय। बिखराज हरिचन्द का दिया राज इन खोय। दिया राज इन खोय विप्र ताहिं बनी आई। सीय जगत की मात ताहि जाय चुराई। कहे गिरिधर कविराय जगत के ही थमन्न । कोटि करो उपाय दम्भ नहीं चूके बाम्भन ॥

ब्राह्मणों के विषय में एक दूसरी कहावत है—
अकाल बागड़ से ऊपजे, बुरा बाम्भन से होय।
यू. पी. के तमे ब्राह्मणों के संबंध में कहावत है—
तमा, ततैया, त्मड़ा और तरहे का तेड।
ये मीठे नहीं होवेंगे कितना ही गुड पेड़ा।

स्कूलों में प्राय विद्यार्थी कहा करते हैं — "कायस्थ बच्चे, कभी न सच्चे।" और — "खत्री पुत्रम् कभी न मित्रम् ; जब मित्रम् तब दगम दगा ।"

दरज़ी-सुनार आदि शिल्पियों के बारे में कहा है-

वेश्या, बंदर, भग्नि, जख, कूरी, कटक, कछार । ये दस नहीं आपने सूजी, सुभा, सुनार ॥

सूजी दरज़ी को कहते हैं। बनियों के लिए कहावत है-

तुळसी कभी न कीजिए वणिक-पुत्र विश्वास। प्रीति-वचन और धन-हरण फिर दास का दास॥

और--जिसका बनिया यार, उसकी दुश्मन क्या दरकार ?

फिर बनियों ने आपस में अपमानजनक बातें बना रखी हैं। महेरवरी अपने •को अग्रवालों से ऊँचा समझते हैं। ओसवाल, सरावगी और महेरवरी को नीचा [समझते हैं, एक दूसरे की खूब निन्दा करते हैं। अग्रवालों के लिए कहा •जाता है—

अप्रवास्त फप्रवास्त, महेश्वरी मोंतियों की मास्ता। इसी प्रकार ब्राह्मणों में गौड़ अपने को ऊँचा समझते हैं। वे कहते हैं—"पहस्ते गौड, पीछे और।" इधर नाई गौड़ों के भी कान काटते हैं। वे कहते हैं— "पीछे प्रसु ने सृष्टि बनाई, पहस्ते बना दिए नाई।" और—

नाई, ब्राह्मण, कूकरा जाति देख गुर्रीएँ।

अर्थात्—नाई, ब्राह्मण और कुत्ता अपनी जाति के दूसरे प्राणी को देख कर गुरीते हैं। और लीजिए— जाट, जुलाहा, जोगना, जागाती और जोय। पाँचों जज्जे छोड़ कर प्रीति करो सब कोय।

और—

पीताम्बर छाज्यो भको साबत भका न टाट। भौर जात शत्रु भकी, मित्र भका नहीं जाट।

अर्थात्—जाट की मित्रता दूसरी जाति के लोगों की शत्रुता से भी बुरी है। भौर लीजिए—

जाट न माने गुण करा चना न जाने बाह । और लीजिए—

> छोड़ा छोछन ( खाती ), बूँट उखाड़न ( माछी ) थपथाडिया ( कुम्हार ) और नाई । इनसे प्रीति कभू न करियो, दगाबाज़ हैं भाई ॥

और--

बनिए से दुष्ट नहीं, खेबट नहीं चमार से। जाट से छटैत नहीं ठग नहीं सुनार से। और जात की क्या कहूँ बद नहीं कुम्हार से।

ऐसी निन्दारमक कहावतें केवल हिन्दी में ही नहीं, भारत की प्रायः सभी भाषाओं में हैं। पंजाबी में कहावत है—

> सुनार, सूद, कुत्तेदा, बसाह न करिए सुत्तेदा।

अर्थात्—सुनार, सूद और कुत्ता यदि सोए भी पड़े हों, तब भी इनसे सावधान रहना चाहिए; इनसे हानि पहुँचने का डर हर समय रहता है। इसी प्रकार मराठी में कहावत हैं—

> सोनार, शिम्पो, कुछकर्णी, अप्पा। ह्या तिषाची संगत नको रे वापा॥

आर्थात्—सुनार, छीपा, और कुलकर्णी, इन तीन जाति के लोगों का सहवास परमात्मा किसी को न दे।

एक जाति की दूसरी के प्रति यह घृणा एवं द्वेष-भाव कुछ आज का नहीं।

स्मृतियों में भी ऐसे द्वेषात्मक वचन स्थान—स्थान पर मिलते हैं। उदाहरणार्थ व्यास स्मृति में लिखा है—

> वर्द्धिक नापितो गोप आशापः कुम्भकारकः। विश्विकरात कायस्थ मालाकार कुटुम्बिनः। वरटो भेद चाण्डाल दास श्वपच कोलकः॥ १९॥ एतेंऽस्यजाः समाख्याता ये चान्ये च गवाशनाः। एषां सम्माषणास्मानं दर्शनादर्कवीक्षणम्॥ १२॥

अर्थात्—बढ्ई, नाई, वाले, कुम्हार, बिनए, किरात, कायस्थ, माली, भर्ज्ञां, कोल, चाण्डाल, ये सब अन्त्यज कहलाते हैं। इन पर दृष्टि पड़ जाय तो सूर्य-दर्शन करना चाहिए, और इनसे बात-चीत करने के बाद स्नान करन चाहिए, तब द्विजाति मनुष्य ग्रुद्ध होता है।

# बारहवाँ परिच्छेद

# गोत्र क्या वस्तु है ?

हिन्दू-समाज जैसे असंख्य छोटी-छोटी जातियों और उपजातियों में बँटा हुआ है, वैसे ही इसमें अनेक गोत्र और प्रवर भी हैं। एक ओर जहाँ हिन्दू अपनी सीमित जाति या उपजाति से बाहर बेटी-व्यवहार नहीं कर सकता, वहाँ दूसरी ओर वह अपने गोत्र और प्रवर के भीतर भी नहीं कर सकता। जाति के बाहर तो वह इसलिए नहीं करता, कि जिससे उसके रक्त की पवित्रता में दोष न आ जाय और गोत्र, प्रवर के भीतर इसलिए नहीं कि वह समझता है कि एक गोत्र के लोगों का एक ही रक्त होता है. वे रक्त की दृष्टि से भाई-बहन होते हैं, और भाई-बहन का विवाह शास्त्र में वर्जित है। इस दो ओर के प्रतिबंध के परिणामस्वरूप हिन्दू के लिए २१२१ लड़िक्याँ विवाह के लिए निषिद्ध हो जाति हैं। श्रीयुत करन्दीकर एम. ए. ने अपनी अँगरेज़ी पुस्तक "हिन्दू एक्सोगेमी" ( Hindu Escogomy ) में इस विषय को बहुत अच्छी तरह स्पष्ट किया है। जिस प्रकार जाति और उपजाति के बाहर विवाह करने को पाप समझना भ्रममूलक है उसी प्रकार गोत्र और प्रवर को रक्त-संबंध मानना भी भूल है। श्री करन्दीकर के मतानुसार वेदों और ब्राह्मण-प्रनथों में विवाह के लिए गोत्र छोडने का कोई प्रमाण नहीं मिलता। उस काल में कुछ पीढ़ियों को छोड़ कर विवाह करने की प्रथा बहुत प्रचलित थी। शतपथ बाह्मण के समय में तीसरी और चौथी पीढ़ी के सपिण्डों में विवाह होते थे। उसके बाद माता की पाँच पीढ़ी और पिता की सात पीढ़ी के भीतर विवाह का निषेध कर दिया गया । सूत्र-प्रन्थों के समय में सगीत्र विवाह के विरुद्ध भावना उत्पन्न होने लगी।

गोत्र-भेद बाह्मण-प्रन्थों के समय आरम्भ हुआ। गोत्र का भाव वेदी, उपनिषदों और स्मृतियों के समय में थोड़ा बहुत भिन्न-भिन्न समझा जाता था।

महाभारत काल में गोत्र, कुल या वंश का पर्याय समझा जाने लगा। इसके अनन्तर बहुसंख्यक गोत्रों का परित्याग कर के ब्राह्मण लोग केवल दस बडे ऋषियों से अपना संबंध बताने लगे। वे इन दस ऋषियों को ही अपना गोत्रकर्ता मानते थे।

प्रवर से तार्श्य किन्हीं विशेष सिद्धान्तों के प्रवर्त्तक गुरु के अनुयायियों का कुल था। प्रवर एक आध्यात्मिक संबंध था। इन्हीं प्रवरों के आधार पर गोत्र बने। मनु सब से प्राचीन स्मृतिकार माना जाता है। उसीने सगोत्र विवाह को वर्ज्य उहराया। पर अपने गोत्र में विवाह करनेवालों के लिए उसने कोई दण्ड नियत नहीं किया। इससे प्रकट होता है कि गोत्र के बाहर विवाह करना अनिवार्य न था। बौद्धायन का मत है कि सगोत्र स्त्री से संबंध न होना चाहिए। पर उससे होनेवाली सन्तान औरस है। गोतम सगोत्र विवाह को दण्डनीय कर्म उहराता है। याज्ञवल्क्य, नारद, वृहस्पति, पाराशर सगोत्र विवाह की सन्तान को औरस उहराते हैं, किन्तु यम और व्यास ऐसी सन्तान को चाण्डाल उहराते हैं। वीर मित्रोदय के मत से सगोत्र विवाह अवैध है। सगोत्र स्त्री पुनर्विवाह कर सकती है। धर्म-सिंधु अठारहवीं शताब्दी के अन्त में लिखी गई थी। इस में सगोत्र विवाह करनेवालों के लिए साधारण से व्रत द्वारा प्रायदिचत का विधान है। तेरहवीं शताब्दी के बाद सगोत्र विवाह की प्रथा प्रायः बंद ही हो गई थी।

मनु सातवीं पीढ़ी के बाद सिपण्डा विवाह की आज्ञा देता है। गौतम पिता की आठ और माता की सात पीढ़ी के भीतर विवाह का निषेध करता है। बौद्धायन के समय दक्षिण में तीसरी पीढ़ी में सिपण्डों के विवाह होते थे। पर विशाह, नारद, विष्णु एवं याज्ञवल्क्य, पिता की सात पीढ़ी और माता की छः पीढ़ी के भीतर विवाह करने के विरुद्ध हैं। किन्तु गौतम के सिवा किसी ने भी सिपण्डा विवाह को दण्डनीय नहीं ठहराया और नहीं इसे अवैध कहा है। दक्षिण में अब भी मामा की लड़की से विवाह की प्रथा है। आधुनिक वैज्ञानिकों ने प्रयोगों हारा सिद्ध किया है कि यदि माता-पिता की थोड़ी पीढ़ियों को छोड़ कर विवाह हो जाय तो किसी प्रकार के मानसिक या शारीरिक दोष के बढ़ने का कोई भय नहीं। भय केवल दो तीन पीढ़ी के भीतर विवाह करने में ही है। इस विषय में अँगरेज, जर्मन, फेंच, रूसी, अमेरिकन आदि संसार की दूसरी जातियों पर भी हमें दृष्टि डालनी चाहिए।

# १ विस्वासित् र नमद्दित ३ भरद्दान ४ जीतम

हमारा समाज १२०

आइए, तनिक देखें कि गोत्र क्या वस्तु है जिसके भीतर विवाह करने को बहन-भाई का विवाह मान कर बुरा समझा जाता है।

श्री गणेशदत्त शास्त्री कृत पद्मचन्द्र कोष में लिखा है-

भूर्गव्ययोगोगोत्र: गोत्रायते । इति मेदिनी गोत्र ( १० )।

गोत्रायते--जो पृथ्वी को बचाता है।

गोत्रः पुरक्षकाः गोरक्षकाश्च ।

'गोत्र'शब्द दो संस्कृत शब्दों-गो+त्र-सं बना है।'गो'के दो अर्थ हैं—गाय और पृथ्वी। 'त्र'का अर्थ है त्राण वा रक्षा करना। इसलिए गोत्र का शाब्दिक अर्थ होता है—''गाय और पृथ्वी की रक्षा करने वाला दल।''

मौलिक और प्राचीनतम आर्य गोत्र ये हैं-

विश्वामित्रोजमद्ग्निर्भरद्वाजोऽथ गौतमा : । अग्रिवसिष्ठः कश्यप इत्येते गोत्रकारका : ॥

आरम्भ में सात ऋषियों ने आर्य दलों (गोत्रों) का संघटन और संचालन किया। उन सात ऋषियों के नाम ये हैं—

१. विस्वामित्र, २, जमदग्नि, ३. भरद्वाज, ४. गौतम, ५. अत्रि, ६. वसिष्ठ, और ७. कत्र्यप ।

कई विद्वान इन सात के साथ आठवाँ अगस्त्य भी बताते हैं और उसे आठवें गोत्र का प्रवर्तक मानते हैं।

समयान्तर में ये सात या आठ गोत्र ( आर्य दल ) बढ़ कर चौबीस हो गये, फिर उनचास और फिर सैकडों-सहस्रों—

> चतुर्विशति गोत्राणि। ऊन पंचाशत गोत्रभेदाः। गोत्राणितु शतानि अनन्तानि।

प्राचीन सात ऋषियों के वंशजों ने भी, अपने पूर्वजों के सदश ही, युद्ध एवं शान्ति के लिए अपने दलों या गोत्रों को विशेषज्ञों के चार समूहों में संघटित किया। १. शिक्षक का काम करनेवालोंका नाम ब्राह्मण हो गया। २. योद्धा क्षत्रिय कहलाते थे। ३. कमसरियट या खान—पान का प्रबंध करने वालेका नाम वैश्य था। ४. बर्ड्ड, लोहार, जृता बनाने वाले, वस्न दुनने वाले, बोझा ढोने

वाले इत्यादि कर्मचारियों को शृद्र कहते थे। इस प्रकार प्रत्येक गोत्र या जन-समह अपने आपमें सब तरह से पूरी आर्य बस्ती या उपनिवेश होता था। उसमें जीवन की सभी आवश्यकताओं को पूरा करनेवाले लोग रहते थे। किसी बात के लिए उपनिवेश को किसी दूसरे पर निर्भर नहीं रहना पड़ता था। युद्ध हो या शान्तिकाल वह उपनिवेश (गोत्र) अपने लिए शस्त्र, भोजन, वस्त्र, जूते, घोडे के जीन, इत्यादि सब वस्तुएँ आप ही पैदा कर लेता था। उदाहरणार्थ ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शुद्रों के जिस सम्मिलित दल या गोत्र का मुखिया भरहाज ऋषि था वह '' भरद्वाज गोत्र '' कहलाता था। इसी प्रकार भरद्वाज के पुत्र भारद्वाज ने भी एक गोत्र वा आर्यदल संगठित किया था। उस गोत्र का नाम उसके मुखिया के नाम पर " भारद्वाज गोत्र " अर्थात् भारद्वाज का जःथा या दल हो गया। इसी प्रकार अत्रि के पुत्र आत्रेय, जमदग्नि ऋषि के पुत्र जामदग्न्य, करयप के पुत्र कारवप और पुराने ऋषियों के दूसरे वंशजों ने अपना अपना दल या गोत्र संघटित किया। जैसा ऊपर कहा गया, इन गोत्रों में बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शुद्र सभी प्रकार के काम करनेवाले लोग रहते थे। इससे स्पष्ट हो जायगा कि विभिन्न वर्णों के होते हुए भी लोग क्यों अपने को एक गोत्र का कहते हैं।

समय पाकर गुरु ऋषि अपने गोत्रों (अनुयायी दल) के साथ वनों में बस्ती बना कर रहने लगे और उन्होंने अपने आश्रम जारी किए। एक आश्रम में रहनेवाले सब स्त्री-पुरुष और लड़के-लड़िक्याँ 'सगोत्र' (एक गोत्र के) कहलाते थे। आश्रमवासियों में स्त्रियों ले लिए लड़ाई झगड़ा न हो और लड़के-लड़िक्याँ बिगड़ न जायँ, इस लिए गुरु ऋषि ने व्यवस्था दी — अविवाहाः सगोत्राः स्युः। अर्थात् उसके आश्रम में रहनेवाले ("सगोत्र") लड़के और लड़िक्यों का आपस में विवाह नहीं होना चाहिए वे आपस में भाई और बहुन, गुरु बंधु और गुरु-भगिनी बन कर रहें। इसी का नाम हैं एक ही स्थान में रहनेवाले पुरुषों और स्त्रियों के विवाह या "सगोत्र विवाह " का निषेध।

हमने ऊपर दिखलाया कि प्राचीन काल में गोत्र किसी गुरु ऋषि के अनुवायी दल का नाम और "सगोत्र" उस ऋषि के आश्रम या बसाई हुई बस्ती में रहनेवाले स्त्री-पुरुषों का नाम था। पर वे समय अब नहीं रहे। अब न तो ऋषि-गुरु हैं और न उन ऋषियों के आश्रम ही। आज एक गोत्र के स्त्री-पुरुष और लड़के-लड़िकयाँ आवश्यक नहीं कि एक ही आश्रम या एक ही बस्ती में रहते हों। आज तो वे सारे भारत में बिखरे पडे हैं। वरन् रेल, जहाज़ और आकाश-यान के प्रताप से देश-देशान्तर में जा पहुँचे हैं। इस लिए विभिन्न स्थानों में एक दूसरे से दूर बसनेवाले एक ही ऋषि-गोत्र के लड़कों और लड़िक्यों के विवाह का निषेध इस समय न्यर्थ और अज्ञान मूलक है।

उपर की व्याख्या से स्पष्ट है कि गोत्र का रक्त के साथ कोई संबंध नहीं। यह आवश्यक नहीं कि दो सगोत्र व्यक्ति एक ही माता—पिता की सन्तान हों। इसका समर्थन दूसरी जगह से भी होता है। मिताक्षरा ख़ोक ५० (विवाह—प्रकरण) की टीका में लिखा है कि क्षत्रिय और वैश्य का अपना कोई गोत्र नहीं; उनके पुरोहित का गोत्र ही उनका गोत्र होता है। अग्नि पुराण कहता है—

### क्षत्रिय वैश्य शूद्राणां गोत्रंच प्रवरादिकम् । तथान्य वर्ण संकराणं येषां विप्राश्चयाजकाः ॥

(श्री चतुर्थी लाल शर्मा कृत नित्यकर्म प्रयोगमाला, पृष्ठ २६)

" उद्वाहतत्त्व" में लिखा है कि क्षत्रिय, वैश्य और श्रद्ध का गोत्र अतिदिष्ट अर्थात् आरोपित या बनावटी होता है। इतना ही नहीं, एक ही पिता के पुत्र भिन्न-भिन्न गुरुओं के कारण विभिन्न गोत्र के हो जाते हैं। उदाहरणार्थ राम (बलराम) का गोत्र गार्थ और वासुदेव (कृष्ण) का गोत्र गौतम हो गया था।

विष्णु पुराण (२-११-३३) में लिखा है कि माता के कुल से पाँचवीं पीढ़ी और पिता के कुल से सातवीं पीढ़ी की लड़की से धर्म युक्त विधि से विवाह करे। वहाँ गोत्र या जाति का निषेध न तो मातृकुल में है और न पितृकुल में। विश्वरूप ने याज्ञवल्क्य की व्याख्या में और पराशर ने पराशर माधव में श्रुति का यह प्रमाण दिया है—

### तस्मारसमानादेव पुरुषादताचाद्यश्च जायते । उत तृतीये संगच्छावहे चतुर्थे संगच्छा व है ॥

अर्थात् एक ही पीढ़ी से भोक्ता और भोग्य भी उत्पन्न होता है, वे दोनों जानते हैं कि " हम दोनों तीसरे या चौथे पुरुष ( पीढ़ी ) में फिर मिलेंगे।" इसी प्रकार पाणिनि ने भी लिखा है—अश्पयं पौत्र प्रभृति गोत्रस्। (४-१-१६२) इस का भाव यह निकलता है कि पोते के पुत्र के बाद गोत्र बदल जाता है। इन दोनों प्रमाणों में गोत्र और प्रवर का निषेध नहीं। कवि कालिदास गोत्र का अर्थ सम्मिलित कटम्ब लेता है—

एको गोत्रे प्रभवति पुमान् यः कुटुन्बं विभर्ति-भोजप्रबंध ।

अच्छा, कुछ काल के लिए हम गोत्र को सम्मिलित कुटुम्ब और उस सिमिलित परिवार के लड़के लड़िक्यों को सगोत्र मान लेते हैं और उनके परस्पर विवाह को निषिद्ध ठहरा देते हैं, जिसमें एक ही परिवार में रहनेवाले दो भाइयों की सन्तान आपस में विवाह न करे। पर मान लीजिए, एक ब्यक्ति अमृतसर में रहता है। उसका दूसरा भाई इंग्लैंड में जा बसा है। वहाँ उसने किसी यूरोपियन महिला का पाणि-प्रहण किया है। इसी प्रकार उसके बाल-बच्चों के विवाह भी विलायत में हो गये हैं। अब यदि अमृतसर—निवासी भाई की दूसरी या तीसरी पीड़ी के वशंज इंग्लैंड-निवासी भाई की दूसरी या तीसरी पीड़ी के वशंज हंग्लैंड-निवासी भाई की दूसरी या तीसरी पीड़ी के वशंज हो हो से सगोत्र विवाह कैसे कहा जा सकता है? विवाह अपनी जाति के बाहर न हो और अपने गोत्र के भीतर भी न हो, ऐसे बहुत अधिक प्रतिबंध लगाने से हिन्दू—समाज को लाभ के स्थान में हानि अधिक होने का भय है।

सगोत्र विवाह के निषेध का जो उद्देश बताया जाता है वह जाति के बाहर विवाह के निषेध से नष्ट हो जाता है। मान लीजिए, एक जाति की आठ उपजातियाँ हैं जो आपस में ही बेटी-व्यवहार करती हैं। अब सैकड़ों वर्षों से आपस में ही विवाह होते रहने और बाहर का नया रक्त उनमें न मिलने से, उस सारी जाति का रक्त एक ही हो जाता है। इसलिए उस जाति के लोगों के विवाह एक प्रकार से भाई-बहन के विवाह हो जाते हैं। मुसलमानों और ईसाइयों में यद्यपि ताऊ-चाचा की सन्तान का आपस में विवाह हो जाता है, तो भी उनमें, जाति-पाति का कोई बंधन न होने से, बाहर से नया रक्त भी आकर मिलता रहता है। पर हिन्दुओं में यह बात नहीं।

भारतीय पार्लमेण्ट और मैस्र की धारा सभा में सगोत्र-विवाह बिल पास हो चुके हैं। इन्दौर आदि की कानून बनाने वाली सभाओं में भी यह कानून पेश हैं। इनके अनुसार हिन्दुओं में 'सगोत्र विवाह 'कानून सम्मत समझे जायंगे ।

## तेरहवाँ परिच्छेद

### १. जातिगत श्रेष्ठता २. वर्णसंकरता का होआ

र श का दुर्भाग्य है कि इस समय कथित ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, श्रद्ध आदि जातियाँ अपने को एक दूसरे से उतना ही भिन्न समझती हैं जितना कि गाय, घोड़ा, रीछ, मोर, तोता आदि चिड़िया-घर के पशु-पक्षी एक दूसरे से भिन्न होते हैं। उन में अपने को दूसरों से श्रेष्ठ समझने का भी दुर्भाव बहुत ही दुरी तरह से फैल रहा है। इसीलिए ब्राह्मण समझते हैं कि हम श्रद्धों से बेटी-व्यवहार करेंगे तो हमारी जातिगत श्रेष्ठता या रक्त की पवित्रता नष्ट हो जायगी। पर उनकी यह दोनों धारणाएँ अज्ञानमूलक हैं। न तो ब्राह्मण और श्रद्ध में वह भेद है जो गाय और गये में है और न कोई जाति दूसरी जाति से श्रेष्ठ है। विज्ञान ने दोनों बातों को निराधार सिद्ध कर दिया है। सहस्रों वर्षों से हिज की श्रेष्ठता और श्रद्ध की नीचता का ढिंढोरा पीट कर लोगों को भोन्दू बनाया गया है। जर्मनी के नाज़ी भी अपने को श्रुद्ध आर्य-रक्त की श्रेष्ठ जाति और यहूदियों को नीच-श्रद्ध मानते थे। नाज़ी-सत्ता के नाश ने संसार के सामने इस सब से बड़े झठ की पोल खोल दी।

अँगरेज़ और नीमो में, या बाह्मण और शद्ध में जो विभिन्नता हम समझते हैं या हम देखते हैं—और जिसे हम बहुत बढ़ा कर देखते हैं—उसका अधिकतर कारण शिक्षा और सुयोग में अन्तर हैं। "श्रेष्ठ जाति या श्रेष्ठ वंश " नाम की कोई वस्तु नहीं, केवल श्रेष्ठ व्यक्ति हैं और वे सभी जातियों में पाये जाते हैं। बाह्मणों और अँगरेजों में भी श्रेष्ठ व्यक्ति हैं और शद्धों और नीमो में भी हैं। अमेरिकन नृतत्त्व शास्त्र के जन्मदाता फंज बोआस ने ठीक ही कहा है— "विद हमें समूची मनुष्य-जाति में से नंबर तीन पर सब से अधिक समझदार, करूपनापूर्ण, बलशाली और आवेग में न बह जानेवाले व्यक्ति चुनने पड़ें तो उनमें सभी जातियों के मनुष्य आ जायँगे।"

चार्लस डार्विन ने विकासवाद के संबंध में पहले यह बिचार किया था कि वह एक सीधी लकीर है जिसके पैर पर बंदर है और चोटी पर गौराङ्ग मनुष्य। इसलिए एक झूठी बात का प्रचार हो गया है कि लोगों का एक समूह ऐसा है जो देवताओं से कुछ ही नीचे हैं।

यदि आप एप नाम के उच्चतर बंदरों में से कुछ की परीक्षा करें, तो आप देखेंगे कि एप की त्वचा हलकी गुलाबी हैं, पीली या मिटयाली नहीं, वरन् गौराङ्ग मनुष्य की ख़्वा से अधिक मिलती हैं। एप बंदर के शरीर पर भी लंबे बाल रहते हैं। गौराङ्ग जाति के शरीर पर भी संसार में सब से अधिक बाल होते हैं। एप के होंठ पतले और नाक की बनावट भी पतली होती हैं। गोरी जाति के होंठ और नाक की बनावट जितनी पतली होती हैं उतनी संसार की किसी भी दूसरी जाति के मनुष्यों की नहीं होती। एप के कान छोटे होते हैं और गोरी जाति के समान छोटे कान संसार में किसी भी जाति के लोगों के नहीं।

इसलिए यदि इस काल्पनिक बात पर ही विश्वास करना हो तो हमें विश्वास करना होगा कि गौराइग मनुष्य ही बहुत सी बातों में एप के अधिक सहश हैं। परन्तु आज वैज्ञानिक लोग यह नहीं कहते कि मनुष्य एप का वंशज है। वरन् वे कहते हैं कि एप और मनुष्य दोनों का पूर्वज एक ही था। विज्ञान अब एप जैसी विशिष्टताएँ न कह कर आदिम विशिष्टताएँ कहता है। प्रत्येक मानवप्राणी यथाते में आदिम विशेष लक्षणों का चलता-फिरता अद्मुतालय है। क्या आप अपने कानों को झुला सकते अथवा अपने सिर की बालोंवाली चमड़ी को हिला सकते हैं? लाखों वर्ष पूर्व की बात है, हम गाय की माति कानों को झुला कर मिक्खणाँ उड़ा सकते थे। तब हमें अपने उन पहों को एड लगा कर कानों को हिला का प्रयोजन था। हमारे शरीर का एपेण्डिक्स और टान्सिल पीढ़ियों से चली आनेवाली ऐसी दूसरी वस्तुएँ हैं जो अपनी मौलिक उपयोगिता खो बैठी हैं, जो इस समय हमें कुछ भी काम नहीं देतीं, पर जो:अपना मौलिक आकार बनाए रखे हुए हैं। मानव-भ्रूण यही कहानी बताता है। माता के गर्भ में यदि तीसरे सप्ताह के भी मानव-श्रिष्ठ को आप देखें तो वह गिरगिट, पक्षी या दूसरे किसी स्तनपायी जन्तु के भ्रण से भिन्न नहीं होता।

निस्सन्देह जातियों में भेद हैं। त्वचा की रंगत, नेत्रों की तिरछाई, नाक के आकार और दूसरे विशिष्ट लक्षणों की दृष्टि से संसार की तीन बड़ी जातियाँ। मङ्गोल या पीतवर्ण, नीग्रो या कृष्ण वर्ण, और काकेशस या गौराङ्ग जाति एक दूसरे से भिन्न हैं। भेद अवश्य है पर हम उसे ग़लत रीति से देखते हैं। नर-कङ्काल सब कहीं एक जैसा है। ये विशेष लक्षण उस पर ऊपर से लादे गये हैं।

सब महत्त्वपूर्ण शारीरिक लक्षणों की दृष्टि से मनुष्य सब कहीं बिलकुल एक समान है। महत्त्ववूर्ण का अर्थ है मस्तिष्क, हृदय, फेफडे और मज्जातन्तु-जाल। धर्म और विज्ञान आज दोनों इस बात पर सहमत हैं कि सब मनुष्य एक ही परिवार के हैं, उन सब का रक्त एक ही है। विज्ञान धर्म की इस बड़ी शिक्षा की पुष्टि करता है कि सब मनुष्य भाई हैं।

यह एक सत्य है। इस पर भी, जातियों के पृथक्—पृथक् होने में लोंगों का विश्वास बड़ा गहरा और विस्तृत है। उदाहरणार्थ, मस्तिष्क के डील में अन्तर है। एस्कीमों के मस्तिष्क, शरीर के डील के अनुपात की दृष्टि से, औसतन सब से बड़े होते हैं। जापानियों का मस्तिष्क गौराङ्ग जाति के मस्तिष्क से औसतन बड़ा होता है। विज्ञान के पास जिस सब से छोटे मस्तिष्क का रिकार्ड है वह एक बड़े प्रतिभाशाली इटालियन मनुष्य, डाँटे, का मस्तिष्क था। सब से बड़े मस्तिष्क बहुधा जड़बुद्धि लोगों में देखे जाते हैं।

एक जाति का दूसरी जाति से भेद करने के लिए खाल की रंगत पर सब से कम भरोसा किया जा सकता है। गौराङ्ग जाति उन लोगों के नाम पर काकेशस कहलाती है जो काकेशस नाम की पर्वतमाला में रहते थे और जिन को विद्वान् लोग "गौर " वंश का आदर्श समझते हैं। पर हम उन बालों वाले आयन लोगों के संबंध में क्या समझें जिनमें से १६००० एक उत्तरी जापानी टापू में संरक्षित हैं? वे गौर वंश के हैं। बहुत अनुभत दशा में होने के कारण वे जापानियों के लिए समस्या बने हुए हैं। उदाहरणार्थ, वे कभी नहीं नहाते, क्योंकि उनका विश्वास है कि वे स्वर्ग में जाने के लिए गंध का सेनु बना सकते हैं!

आप कहेंगे, रक्त में तो भेद है। कम से कम उस भेद के आधार पर ही हम गर्व कर सकते हैं। पर क्या सचमुच कोई गर्व कर सकता है? रक्त के चार नमूने हैं—ए. बी. एल्. और ओ। ये चारों के चारों संसार की सभी जातियों में पाए जाते हैं। ये बाह्मणों में भी पाए जाते हैं और भिक्तयों में भी। सब ब्राह्मणों में एक ही नमूने का रक्त नहीं और न सब शृहों में ही एक नमूने का। इस दृष्टि से उन में कोई अन्तर नहीं।

इतिहास के एक काल में एक जाति श्रेष्ठ प्रतीत होती है, क्योंकि जिसे हम सम्यता कहते हैं उसमें वह उस समय अगुआ होती है। किसी दूसरे कालखण्ड में कोई दूसरी जाति अगुआ होती है। केवल अशिक्षित लोग ही इन दशाओं को ईश्वर-प्रदत्त श्रेष्ठता का प्रमाण समझते हैं।

#### वर्णसंकरता का हौआ

व्यवहार में जिसे हम जाति कहते हैं वह हमारी अपनी कल्पना है, वास्तविकता नहीं। कोई भी दो पदार्थ बहुत सी बातों में एक जैसे हों तो हम उन्हें एक जाति कह देते हैं पर आज के वैज्ञानिकों का स्वतंत्र मत कुछ और है। वे कहते हैं, किसी भी एक या बहुत से जन्तुओं को आदर्श रूप में रख कर जाति को बनाए रखना बिलकुल असंभव हैं। देखिए न, दो कुत्ते भी एक जैसे नहीं होते।

गधे और घोडे के संयोग से एक तीसरे प्रकार का प्राणी खच्चर उत्पन्न होता है, यह सब जानते हैं। ऐसे ही प्रयोग दूसरे जन्तुओं पर भी हुए हैं। बेस्ट-मिस्टर के प्रसिद्ध वैज्ञानिक थ्री हेलम ऐसा ही एक नवीन जन्तु उत्पन्न करने में सफल हुए हैं। अफ़िका की गाय और वहीं के एक भीमकाय हिरण के समागम से यह उत्पन्न हुआ है। शारीरिक दृष्टि से ये दोनों जन्तु नितान्त भिन्न हैं। फिर भी इन दो की सन्तान उनकी अपेक्षा अधिक बलवान, सुन्दर और उपयोगी सिद्ध हुई है। इसी प्रकार कुत्ते और लोमड़ी के संयोग से उत्पन्न हुई सन्तान का मिलाप यूरोप में एक भेड़िए से कराया गया था। उसके दो बच्चे अबतक जीते हैं। सिंह और चीते के मिलाप से उत्पन्न हुई सन्तान तो भारत में भी बहुत पाई जाती है।

भूगर्म से निकलनेवाले विचित्र कङ्कालों को देखने और इतिहास का अध्ययन करने से पता लगता है कि शताब्दियों पूर्व घरती पर जन्तुओं की जो जातियाँ पाई जाती थीं उनमें से भाज कितनी ही धराधाम से छप्त हो चुकी हैं —अस्तित्व खो चुकी हैं। बही नहीं, आज के समय में कुछ ऐसे भी नवीन

प्रकार के जन्तु मिलते हैं जिनका किसी भी प्राचीन शास्त्र अथवा इतिहास में नाम-निशान तक नहीं मिलता। इसके अतिरिक्त जातियाँ-उपजातियाँ बढ़ती ही जा रही हैं। कुत्तों को देखिए, सैकड़ों नये–नये प्रकार के हैं।

परिवर्तन प्रकृति का अटल नियम है। परिवर्तित समय के साथ न चलने वाली कितनी ही जातियाँ संसार के रंग-मंच से अन्तर्धान हो गईं। दौड़ कर साथ चलनेवाली आज भी वर्तमान हैं। छुप्त होनेवाली ये जातियों प्रायः दूसरी जातियों के संयोग से उप्तन्न हुई सन्तान छोड़ जाति हैं। ये वर्ण-संकर सन्तानें समय के साथ दुतगति से चलती और नये नाम से पुकारी जाती हैं। ये दूसरी वर्तमान जातीयों से अधिक टिकाऊ होती हैं। ये क्या हैं? अपने पूर्वजों का वर्षित विस्तृत रूप।

डार्विन के विकासवाद का सिद्धान्त है—'' योग्यतम का जीवन और अयोग्य का मरण।'' इसी सिद्धान्त के अनुसार यह नई जाति उत्त्पन्न होती है। वनस्पति जगत भी इस का समर्थन करता है। बहुत पुराने आम का फल अपने पहले आकार से छोटा होता जाता है। कलम या दूसरी रीतियों से एक नये रूप में वह नये आकार और नये ढंग के साथ सामने आता है।

काबोंनिफेरस युग (Corboniferous Age) के जन्तु, जिनके कड्काल आज भी भूमि में दबे हुए मिलते हैं, कहाँ छप्त हो गये ? सायबेरिया के हिम प्रदेश में हिम शिखरों के नीचे हाथी से पचास गुना बड़े जन्तुओं के कड्काल मिले हैं। वे जन्तु आज कहाँ हैं ? सत्ययुग, त्रेता और द्वापर के भीमकाय मनुष्य, रामायण, महाभारत और पुराणों के राक्षस, कहाँ अन्तर्यान हो गये ? इन प्रश्नों का यही उत्तर है—परिस्थिति और समय के अनुकूल वे न बन सके, काल के खर स्रोत में टिकाऊ न बन सके; जीवन—संप्राम में असफल सिद्ध हुए। काल ने उन्हें ठोकर मार कर दूर फेंक दिया, मिटा दिया। हाँ, उन के वंशज मनुष्य, हाथी और अन्य जन्तुओं के रूप में वर्तमान हैं।

मनुष्य बुद्धिमान और दूरदर्शी है। संसार के सब जन्तुओं में श्रेष्ठ है। इस में कुछ विशेषताएँ भी हैं। ये विशेषताएँ परिस्थित और काल के अनुकूल बनने, किसी अंश में युगान्तर उत्त्पन्न करने और परिवर्तन को रोकने की हैं। मनुष्य ने अपने अस्तित्व को बनाए रखने के लिए कुछ नियम भी बनाए हैं।

प्रत्येक तरुण लड़का और लड़की अपना संबंध एक दूसरे की शक्ति, बुद्धि और विद्या को दृष्टि में रख कर ही जोड़ती हैं। सांसारिक भाषा में इसे विवाह कहते हैं। विजित जातियाँ विजेता जातियों के साथ संबंध स्थापित कर के समता प्राप्त करती हैं। ठीक इसी प्रकार विजेता भी विजित जाति में रूप-गुण देखकर संबंध कर छेती हैं। प्रत्येक लडका और लडकी बोग्य से योग्य को ही अपना जीवन-संगी बनाना चाहते हैं। रूप, यौवन और बलाट्यता सदा से आकर्षण के भारी केन्द्र रहे हैं। पर सभ्यता एवं संस्कृति की प्रगति के साथ साथ विद्या. बुद्धि और धन आकर्षण के केन्द्र बनते जाते हैं। शिक्षा और संस्कृति के प्रभाव से आदर्श भी बदलता जाता है। यह बात उदाहरण से स्पष्ट हो जायगी। एक प्रामीण युवक योवन के आरम्भ में जिस सीधी-सादी लडकी पर आसक्त होता है, जिस रूप की पूजा करता है, कालेज में जाकर सभ्य नागरिक मित्र-मण्डली में देर तक रहने के बाद फिर वही युवक अपनी उस प्रेयसी को छढकता हुआ भद्दा पुलन्दा कह कर घृणा की दृष्टि से देखने लगता है.। उसकी नवीन परिवर्तित कल्पना अपनी प्रेमिका के स्त्रर में वीणा की सी झङ्कार, चाल में हिरणी की सी चलबलाहट और रंग-रूप में कुन्दन की सी कान्ति के स्वप्न लेती है। यह पहला नियम है कि जिस पर आचरण कर के मनुष्य-जाति अपने को टिकाऊ बना कर बढ़ने-फैलने का प्रयास करती चली आ रही है।

दूसरा नियम है समाजोपयोगी कामों का विभाजन कर के विभिन्न समूहों या श्रेणियों में बाँटना । प्रत्येक मनुष्य सब काम नहीं कर सकता । इसीलिए इस व्यवस्था की आवस्यकता है । भारत में यह व्यवस्था बहुत पहले समय में हो गई थी । यह श्रेणि-विभाग चातुर्वर्ण्य के रूप में हुआ था । अब चातुर्वर्ण्य-व्यवस्था सड़कर दुर्गन्ध छोड़ने लगी है ।

हमारे पतन का एकमात्र कारण है उपर्युक्त दोनों नियमों का उलड्घन। पूर्व काल में विवाह के लिए दून्हा दुलहिन के जुनाव में जात-पात का अस्वाभाविक प्रतिबंध न था। चारों वर्णों की लड़िकयों के लेन देन की छुटी थी। विवाह का उद्देश गाईस्थ्य जीवन को सुखी बनाना और उत्तम सन्तान उत्पन्न करना था। भारतवासी दूसरे देशों और दूसरी जातियों की लड़िकयों से विवाह करते थे। अमेरिका की नाग-कन्या उल्लुपी और अर्जुन का और हैलन और चन्द्रगुप्त मौर्य का विवाह जगत्प्रसिद्ध है। धीरे-धीरे सुविधा और आराम के फेर में

हमारा समाज १३०

पड़ कर लोग अपने आस-पास, जान-पहचान, अपने ही वर्ण, और अन्ततः अपने ही कुल में विवाह करने लगे।

वर्णाश्रम की गड़बड़ भी इसी तरह फैलो। मनु—स्मृति और ब्रह्म—सूत्र के वर्ण को बदलनेवाले इलोक अविद्या की गुहाओं में छिपा दिए गये। वर्ण—ज्यवस्था की बहती गंगा का पानी गड्हों में बाध दिया गया। गम्भीर, विशाल महासागर तलेया के समान छोटा बन गया। ब्राह्मण विद्या पढ़ने-पढ़ाने को दूर फेंक कर पीर, बावचीं, भिक्ती और खुर बन गये। पतन का हार खुल गया।

गधे और घोड़े को जैसे हम दो जातियों का मानने लगे वैसे ही ब्राह्मण और शह को भी हम दो अलग-अलग जातियों का समझने लगे। हवा बदली। शोध और प्रयोग के आधार पर विशेषज्ञों ने घोड़े और गधे को एक ही जाति का सिद्ध कर दिया। ब्राह्मण और शुद्ध का भेद-भाव भी इसी प्रकार अधिक समय तक नहीं ठहर सकता। परिस्थितियाँ और समय बड़ी तीज्ञगति से बदल रहे हैं। हमें भी अपना सुधार करना चाहिए। आज वह समय आ गया है जब कि ब्राह्मण का काम कोरी शब्दों की पण्डिताई से नहीं चल सकता। क्षत्रिय केवल बलाढ्यता के बल पर सफल नहीं हो सकते। वैश्य केवल व्याज खा कर नहीं टिक कसते । और ग्रद्र भी केवल टहल-सेवा कर के जीवित नहीं रह सकते । सब को सब गुणों की थोड़ी बहुत मात्रा में आवश्यकता है। केवल किसी एक गुण पर नहीं, वरन्ं किसी एक गुण की अधिकता पर वर्ण बने थे। इस ब्लिए न्यूनाधिक मात्रा में सब गुण प्राप्त करने के लिए सब जातियों में परस्पर ब्याह-शादी की आवश्यकता है, नहीं तो हम पंगु, दुर्बल और कायर बन जायेंगे। लंजे बन कर काम नहीं चल सकता। गुजरात के लोग यदि पंजाबियों से, मद्रांस के लोग यदि बंगालियों से, इसी प्रकार एक प्रान्त के दूसरे प्रान्त बालों से ब्याह-शादी करें तो सब को बहुत लाभ होगा और सन्तान भी माता-पिता की अपेक्षा गुणों में बडी-चढी होगी।

ब्रीडर अर्थात् जन्तु पालनेवाले लोग बताते हैं कि वर्ण-संकर जातियों के जन्तुओं की सग्तान जब अपने पूर्वजों की अपेक्षा अधिक गुणवान और जुस्त होती हैं तो फिर मनुष्यों में बह नियम क्यों न प्रचलित किया जाय ? बुद्धिमत्ता और समझदारी से जाति से बाहर किया हुआ विवाह मनुष्य के विकास और अस्तित्व के लिए परम आवश्यक है। बडजूरी नाम का विद्वान् कहता है कि जो

भनुष्य उत्तम सन्तान का इच्छुक है उस के लिए दूसरे देशों में विवाह करना उसी प्रकार आवश्यक **है जिस प्रकार** उत्तम फल प्राप्त करने के लिए विदेशी तने पर पैबन्द लगाना। उन्नतिशील पाश्चास्य देशों में इस किया का परिणाम बहुत ही सन्तोषजनक और उत्साह—वर्धक हुआ है। कुछ उदाहरण सुनिए—

महारानी विक्टोरिया के समय के प्रसिद्ध राजनीतिज्ञ और भारत-मंत्री लार्ड रेडोल्फ चर्चिल का विवाह संयुक्त राज्य, अमेरिका की कुमारी जेनी जेरोम से हुआ था। इस एक्लो-अमेरिकन जोडे की सन्तान हैं इंग्लेड के प्रसिद्ध राजनीति-विद्यारद श्री विंस्टन चर्चिल।

बेतार के तार के आविष्कर्ता श्री मारकोनी के पिता इटालियन और माता आयरिश थी।

इँग्लिश और फेंच रक्तों की मिलावट की उपज हैं प्रसिद्ध लेखक थी हिलेर बल्लोक और श्रीमती बल्लोक लाऊण्डोस । ये दोनों ही फाँसीसी पिता और अँगरेज़ माता की सन्तान हैं।

इन सब से बढ़कर प्रमाण है इतिहास प्रसिद्ध जगिंद्रजेता सिकन्दर महान और मुग़ल राजकुमार दारा। हिन्दूधर्म विज्ञान-मूलक धर्म है। इस लिए हमें विज्ञान के प्रयोगों और सचाइयों पर आँखें नहीं बंद कर लेनी चाचिए। एक सजीव धर्म को निर्जीव बना डालना अच्छा नहीं \*।

 <sup>\*</sup> प्रोफेसर कमल नयन, एम. ए.,पी-एच०डी० के अगस्त १९३७ की
 "कान्ति " में प्रकाशित एक लेख का सारांश।

## चौदहवाँ परिच्छेद

### रक्तसंकर और वृत्तिसंकर

हुत प्राचीन काल से हमारे यहाँ वर्णसंकरता अर्थात् रक्त-मिश्रण को बहुत बुरा माना जाता है। आप किसी हिन्दू या किसी हिन्दू बिरादरी को बहुत हराना चाहतें हैं, तो उस से कह दीजिए कि तुम तो वर्ण-संकर हो। बस आपका उद्देश पूरा हो जायगा। प्राचीनकाल में जात-पाँत तोड़क विवाह होते थे अवस्थ, पर स्मृतिकारों ने उन को बंद कर दिया। याज्ञवत्क्य स्मृति के समय तक अनुलोम और प्रतिलोम सब प्रकार के विवाह बंद हो गये। दो रक्तों की मिलावट के संबंध में आज भी वही भाव हम में वर्तमान है। जात-पाँत तोड़क विवाहों का आन्दोलन चला तो है, और पढे-लिखे लोग जात-पाँत तोड़ कर विवाह करने में कोई दोष भी नहीं देखते, पर अभी ऐसे विवाह पर्याप्त संख्या में नहीं होने लगे। इस से जान पड़ता है कि लोगों में रक्त-संकरता अर्थात् रक्तों की मिलावट का हर अभीतक वर्तमान है। जिस वर्ण-संकरता को हिन्दू इतना भयानक और निषिद्ध समझते हैं, उसी पर आगे विचार किया जायगा।

रक्त-संकर पर विचार करने के पहले प्रश्न होता है कि संकर या मिलावट किसे कहते हैं ? इस का तुरंत उत्तर मिलेगा कि विभिन्न रक्तों के घरानों के ब्री-पुरुषों का विवाह ' संकर ' कहलाता है। पर विभिन्न रक्त से क्या अभिप्राय है, यह एक महत्वपूर्ण प्रश्न है। विभिन्न रक्त दिखलाने के लिए हमें सिद्ध करना होगा कि जिन दो जातियों या घरानों की बात हम ले रहे हैं वे शारीरिक गठन, मनोभाव, और बुद्ध-बल में एक दूसरे से बहुत भिन्न हैं। इतना ही नहीं, हमें यह भी प्रमाणित करना होगा कि इन दो रक्तों की मिलावट से आगे जो सन्तान उत्त्यन होती है वह निक्ट कोटि की होती है। नहीं तो उपर्युक्त तीनों बातों में विभिन्नता दिखलाने पर भी यह निर्णन नहीं दिया जा सकता कि इन दो जातियों में रक्त-संकर अच्छा नहीं।

रक्त की मिलावट को खुरा बताने वाले कहते हैं कि—(१) रक्त संकर से वंश का अन्त हो जाता है, (२) उन की सन्तान निकम्मी और कर्तृत्वहीन होती है, (३) दो विभिन्न रक्तों के मिश्रण से उत्त्पन्न होनेवाली सन्तान में विशेष प्रकार के दोष उत्त्पन्न हो जाते हैं। नितान्त विभिन्न वंशों के रक्तों की संकरता से उपर्युक्त दुष्परिणाम निकलते हैं या नहीं, इस का निश्चय विशेषज्ञों के प्रयोगों से किया जायगा।

ए. टी. काटरीफ़ीज़्स ने अपनी पुस्तक " ह्यूमन स्पीशीज़ " में मेकसीको, पेरू एवं अफ्रिका में कई वर्ष तक रहने वाले एक पर्यटक के अनुभव दिए हैं। उन से इस प्रश्न पर अच्छा प्रकाश पड़ता है। इस्ट इण्डीज्, मेक्सिको, और पेरू में आज तीन सौ वर्ष से यूरोपियन और उन देशों के आदिम निवासियों के बीच रक्त का मिलना जारी हैं। तो भी सन् १८७९ में वहाँ की जन-संख्या एक करोड़ अस्सी लाख थी (पष्ट २६१)। केप कालोनी में डच और हाटनटाट लोगों में और मनीलामें चीनी और स्पेन के लोगों में परस्पर शादी-ब्याह की प्रथा प्रचलित है। किन्तु वहाँ की जन-संख्या कम नहीं हुई। लीकेली अण्ट नाम के पर्यटक ने जो अन्वेषण किये हैं उन से पता लगता हैं कि यूरोपियन और हाटनटाट में परस्पर विवाह होने से जितनी सन्तान बढ़ी है उतनी हाटनटाट का हाटनटाट के साथ विवाह होने से नहीं। हन बोरन ब्राजील देश के संबंध में भी ऐसा ही कहता है। "कोई बड़ा रोग या जान-बृझ कर की हुई हत्या या कोई और आपदा न हो तो जगत में विभिन्न वंशों में विवाह करने वाले कोई भी लोग नि:सन्तान नहीं रहते। " —एसा कैंसल का मत हैं (जेनेटिक्स एण्ड यूजेनिक्स सन् १९२७, पृष्ठ ३३१)। एच. जी. वॅरुज़ ने भी अपनी पुस्तक, "वर्क, वेल्थ एण्ड हैंपिनस " में यही मत प्रकट किया है। इस से ऐसा लगता है कि ऐसा कोई भी नहीं मानता कि विभिन्न वंशों में विवाह होने से वंश का अन्त हो जाता है। मनु ने यह मत प्रकट करने का यत्न किया है कि अमुक अमुक रक्तों की

मनु ने यह मत प्रकट करने का यत्न किया है कि अमुक अमुक रक्तों की मिलावट से अमुक विशिष्ट गुण वाली सन्तान उत्पन्न होती है। कुछ सनातनी पिष्डत भी यही बात कहते हैं और अपने समर्थन में बूगल नामक विद्वान् को पेश करते हैं। बूगल कहता है कि ब्राजील देश में विभिन्न वंशों की संकरता से उत्पन्न हुए लोगों में से कोई चित्रकार बन गया है, कोई बाजा बजाने

बाला और कोई डाक्टर । अमुक अमुक वंशों की मिलावट से वित्रकार उत्पक्त होता है और दूसरे अमुक अमुक का मिलाप हो तो डाक्टर उत्पन्न होता है, इस प्रकार का कोई विभाजन ब्राल ने नहीं किया । ब्राल ने ही क्यों किसी ने भी नहीं किया । गायना देश के आदिम-निवासिययों और पुर्तगीज़ों के रक्त की मिलावट ब्राजील देश में हुई है । और इन की वर्ण-संकर सन्तान ने भी सभी बौद्धिक और नैतिक क्षेत्रों में अच्छी उन्नति की है । कला के समान ही इन लोगोंने राज-काज और बिज्ञान के क्षेत्र में भी खूब उन्नति की है । लीगस नामक पर्यटक का यह मत " ब्रूमन स्पीशीज़ " नामक पुस्तक में उस के लेखक ने प्रमाण-रूप में उपस्थित किया है । किन्तु इस से उस का स्पष्ट उद्देश्य यह है कि जब वैद्यक, चित्रकारी, गान विद्या और वाम्मिता आदि गुण शुद्ध वंश की सन्तान में भी पाये जाते हैं तो यह कहने से क्या मतलब कि यह रक्त-संकर सन्तान की विशेषताएँ हैं । मनु का अभिप्राय यदि जाति-धर्म से हो तो भी उस का यह निर्णय कि अमुक जातिका अमुक स्वाभाविक गुण होता है सरासर भूल है ।

नितान्त विभिन्न वंशों की मिलावट की सन्तान निकम्मी और निकृष्ट होती हैं, इस में कोई बहुत झगड़ा नहीं। उपर्युक्त पर्यटकों की बातों पर ध्यान दें तो पता लगता है कि उन का मत है कि वह निकम्मी नहीं होती। पर इस विषय में बहुत से विद्वान कहते हैं कि ऐसा रक्त-संकर नहीं होना चाहिए। गेटस कहता है कि स्पेनिश्च + चीनी, फ्राँसीसी + रेड इण्डियन, और नार्डिक + मंगोल जैसे परस्पर विवाह नितान्त अनुचित हैं। यक इगल और अन्य कई पण्डितों ने विशुद्ध यूरोपियन लोगों और यूरोपियन + नीग्रो से होनेवाली सन्तान की तुलना कर के यह दिखलाया है कि दो विभिन्न रक्तों की मिलावट से उत्त्यन्न होने वाली सन्तान घटिया दरजे की होती हैं। डीन इन्न और कैसल भी कहते हैं कि बहुत विभिन्न वंशों का परस्पर विवाह नहीं होना चाहिए। इस प्रकार यद्यपि यह कोई नहीं मानता कि रक्त-संकर सन्तान का वंशोच्छेद हो जाता है अथवा उस में कुछ विशेषताएँ आ जाती हैं, तो भी यह सब का मत है कि बहुत ही भिन्न वंशों की मिलावट की सन्तान निकृष्ट कोटि की होती है, इस स्थिए यह सर्वका अनुचित है।

इस स्थल पर एक और बात विचारणीय है। विभिन्न वंशों के रक्त-संकर

की सन्तान निकम्मी होती है, इन पण्डितों ने यह जो परिणाम निकाला है, उसे निकालते समय यह ठीक है कि पर्यवेक्षण के लिए जो वंका उन्हों ने लिए थे वे एक दूसरे से नितान्त विभिन्न थे। किन्तु जैसे वे रक्त में विभिन्न थे वैसे ही वे संस्कृति और स्थिति में भी नितान्त विभिन्न थे। युरोप का मनुष्य तो संस्कृति और कर्तृत्व के शिखर पर पहुँचा हुआ है और अमेरिका एवं अफ्रिका के आदिम वासी ने संस्कृति की पहली सीढी पर भी पाँव नहीं रक्खा। इस लिए उन के रक्तों के मिलने से घटिया सन्तान उत्तपन्न होगी, यह ठीक ही है। परन्तु जो दो वंश संस्कृति और कर्तृश्व में समान किन्तु केवल रक्त में नितान्त भिन्न हैं उन में यदि परस्पर ब्याह-शादी हो तो उन की सन्तान निश्चित रूपसे निकृष्ट ही होगी, ऐसा कहने के लिए हमारे पास कोई प्रमाण नहीं। भारत के इतिहास में जो थोडा सा साक्ष्य मिलता है वह तो इस रक्त-संकर के पक्ष में ही है। हमारे वहाँ तुर्क, अफगाग और मुगल का रक्त राजपूत के रक्त के साथ बार बार मिलता रहा है। और उस का परिणाम बुरा नहीं हुआ, वरन् एक बड़े अंश में अच्छा ही देख पड़ा है। अकबर, जहाँगीर, शहाजहाँ और औरङगजेब इन चारों मुगलों की पत्नियाँ राजपूत थी। और सलीम, खुसरो, काम बख्श जैसे उन के लड़के कर्तृत्व वाले थे। यूसुफ़ आदिलकाह की स्त्री उनके मंत्री सुकुन्द राव की बहन थी। इतिहास कहता है कि उनका पुत्र इस्माईल न्यायिय, दुरदर्शी, रसिक एवं विद्वान था। लोदी बहलोल की स्त्री एक सुनार की लड़की थी। उस का बेटा भी ऐसा ही था। यह अफगान और मरठों के रक्त-संकर की बात हुई। शमसद्दीन ने कास्मीर के राज्य और रानी पर अधिकार कर लिया था। उस रानी कमल देवी के गर्भ से उस के पाँच पुत्र हुए। वे पाँचों के पाँचों साहसी और बीर थे। समूचा तुगळक वंश तो तुर्क और राजपूत रक्तों की मिळावट से ही बना था। बाबर तुर्क और मंगोल के रक्त-संकर से बने कबीले में उत्तक्त हुआ था। बाजीराव पेदावा और उस की मुसलमान स्त्री मस्तानी का बेटा शमशेर बहादुर और उसका पुत्र आली जाह बहादुर दोनों ही बडे पराक्रमी थे। समुद्र गुप्त भी चन्द्र गुप्त और शुद्र वंश के लिच्छिकी घराने की लड़की कुमार देवी का पुत्र था। सब से अधिक महत्वपूर्ण उदाहरण वेद व्यास का है। यह जनवन्य महात्मा ब्राह्मण विसा और वीवर (महाह ) माता के पेट से उत्तपम हुआ था । इन बोडे से उदाहरणों से बचपि कोई नितान्त निर्णायक

बात नहीं कही जा सकती तो भी यह कहने के पहले कि संस्कृति और कर्तृत्व में एक दूसरे से नितान्त भिन्न वंशों की संकरता बुरी होती है, इन उदाहरणों पर भी विचार करना पडेगा। एक पण्डित कहता है कि लोग रक्त-संकर को निन्दनीय समझते हैं। इस लिए रक्त-संकर बच्चों का पालन-पोषण भी भली भाँति नहीं किया जाता, फलतः वे घटिया हो जाते हैं। उन को भी यदि उक्तम सुविधा मिले तो वे भी बडे बडे पदों पर पहुँच सकते हैं (बायोलाजिकल बेसिज आफ़ ह्यूमन नेचर, पृष्ठ २८७)।

यहाँ तक तो नितान्त विभिन्न वंशों के रक्त-संकर के संबंध में विमर्श हुआ। यह बात मान कर भी कि इन का संकर विशेषज्ञों को पसंद नहीं, अब, अधिक निश्चित रूप से कहें तो, यह देखना चाहिए कि सारस्वत, गौड, खत्री, कायस्थ, अग्रवाल, जाट, बढ़ई, ग्वाला और दूसरे प्रान्तों के ब्राह्मण, क्षत्रिय, कायस्थ आदि के आपस के विवाहों में इन पण्डितों को आपित है या नहीं।

गालटन, एलस, फ्रीमन, यॅकड्रगल, इङ्ग, कैसल, डेवन पोर्ट आदि अनेक पण्डितों ने इस विषय पर विमर्श कर के परिणाम निकाल है कि इतना ही नहीं कि निकट निकट के रक्तों में विवाह अहितकर नहीं होता, वरन् वह समाज के लिए नितान्त उपयोगी और आवश्यक भी है। जब जब ये विद्वान रक्त की पवित्रता की बात कहते हैं तब तब वे केवल कुल की ही बात कहते हैं। अर्थात जब एक बार नितान्त भिन्न बंश को छोड़ दिया तो फिर वे जाति या श्रेणी आदि का भेद कुछ नहीं करते। वे इतना ही कहते हैं कि जिस कुल की लड़की आप को लेनी है उस कुल में वंश परम्परागत रोग, मानसिक दुर्बलता, पागल पन या बुरी प्रवृत्ति तो नहीं, केवल इतना ही देखना चाहिए। ऐसे सदोष कुल अच्छे कुलों का नाश कर देते हैं। इस लिए अच्छे कुलों को विवाह-संबंध करते समय बड़ी सावधानी से काम लेना चाहिए। विभिन्न जातियों या वंशो में ही नहीं, वरन् सारस्वत का सारस्वत और बनिए का बनिए में विवाह करते समय भी वे इस बात का ध्यान रखने को कहते हैं। उन की आपित्त केवल कुल की छुद्धता तक है। जब समान संस्कृति,समान रूप-गुण, और समान कर्त्रख देख पड़ें और कुल में दूसरा कोई दोष न हो, तब किसी भी दो कुलों की जाति वा

श्रेणी का विचार न कर के, परस्पर विवाह कर लेने में कोई हानि नहीं, ऐसा ही उन का अभिमत है। डीन इड्ग कहता है—

सदा अपनी ही छोटी सी जाति के भीतर विवाह करते रहना अहितकर हैं। बीच बीच में जाति से बाहर भी विवाह करना चाहिए। बाहर से अच्छा रक्त ला कर मिलाना और फिर उस में और रक्त की मिलावट करनी चाहिए। ऐसा करने से ही देश में उत्तम कोटि के श्री-पुरुषों के जन्म लेने की अधिक सम्भावना है।

कैसल ने भी अपनी पुस्तक "जेनेटिक्स एण्ड यूजेनिक्स " (पृष्ठ २७२) में बही सम्मति प्रकट की हैं। उस ने यह बात अच्छी कही हैं कि जिस विवाह से सामाजिक पद की हानि होती हो वह नहीं करना चाहिए। उस का मत हैं कि ऐसे रक्त-संकर से अगली सन्तान अधिक पराक्रमी एवं बलिष्ट होती हैं।

हमारे देश (अमेरिका) में निक्कष्ट प्रकार के लोगों को नहीं आने देना चाहिए, इस के लिए किस किस पर रोक लगानी चाहिए, यह बताते हुए डेवने पोर्ट कहता है—

- 1. Continued breeding in a small society is certainly prejudicial. Probably alternate periods of fusion with immigrants and stabilising the results give a nation the best chance of producing a fine type of men and women.
  - -"Outspoken Essays," page 261.
- 2. The mixture of elements, not too dissimilar provided the social heritage is not unduly disturbed, is on the whole beneficial. It results in the increase of vigour and energy in the offspring.
- 3. In fact no race is dangerous and none undesirable, but only those individuals whose germinal determiners, from the standpoint of life, are bad. In other words, immigrants are desirable who are of good blood and undesirable who are of bad blood."—Heredity in relation to Eugenics. p.221.

" वास्तव में न कोई जित भयावह है और न कोई अवाञ्छनीय है। केवल वही व्यक्ति भयावह और अवाञ्छनीय हैं जिन के रज-वीर्य, जीवन की दृष्टि से, बुरे हैं। दूसरे शब्दों में विदेश से आकर यहाँ बसने वाले वे व्यक्ति वाञ्छनीय हैं जो उत्तम रक्त के हैं और वे अवाञ्छनीय हैं जो बुरे रक्त के हैं।"

यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि यहाँ डेवन पोर्ट ने यह नहीं कहा कि अमुक न्यक्ति या अमुक जाति त्याज्य हैं। रक्त की विद्युद्धता का वह भी इच्छुक हैं। पर इस के लिए वह कुल की छान बीन करने को कहता है। उसका मत है कि अमेरिका को युरोप में अपने एजण्ट रखने चाहिएँ। जो न्यक्ति अमेरिका में आने के लिए प्रार्थना-पत्र दे उस के कुल के इतिहास की जांच पड़ताल करनी चाहिए। यदि वह अच्छा निकले तो उसे आने देना चाहिए। (पृष्ठ २२४)

जन-समूहों में बेटी-बन्दी होने से उन के विशिष्ट गुणों की शृद्धि होती है, ऐसा कहते हुए भी गेट्स मिश्र विवाहों के पक्ष में ही है ैं। गेट्स का संकेत इतना ही है कि रक्तों की विभिन्नता की कोई सीमा होनी चाहिए। पर उस का मत है कि इस सीमा का ख्याल रखने के बाद विभिन्न जातियों और श्रेणियों के परस्पर मिश्र विवाह बहुत ही उचित हैं।

मेक ड्रगल, डाल्टन और फ्रीमन इन सब का भी यही मत है। वे कहते हैं कि एक जैसी संस्कृति और एक जैसे गुण-रूप वाले कुलों में मिश्र विवाह अवस्य होने चाहिएँ। उन के मतानुसार समाज में केवल दो ही जातियाँ हैं—एक तो कर्तृत्व शक्तिवाले कुलों की जाति और दूसरी नाकारा और कर्तृत्वहीन कुलों की। किन्तु ये दो जातियाँ भी कोई स्थायी नहीं हैं। प्रयोग सदा जारी रहने चाहिएँ। ऊपर के लोगों में कोई नीचं प्रवृति वाला देख पड़े तो उसे बाहर निकाल देना और नीचे वाले किसी में कोई कर्तृत्व देख पड़े तो उसे ऊपर ले जाना चाहिए।

† Intermarriage of diverse strains is important, both from point of view mentioned above, and on account of the incressed vigour resulting from the heterogeneous condition, but there are important limitations in the width of crosses which are desirable.—"Heredity and Eugenics" p. 222.

उपर्युक्त पण्डितों के मत में ऐसी ही समज-रचना होनी चाहिए। इस अनुक्रम के निरन्तर जारी रहने से समाज में कोई स्थायी जातियाँ न रह सकेंगी। ऊपर की कल्पना मेक हुगल ने अपनी पुस्तक, "एथिक्स एण्ड सम वर्ल्ड प्रावलम्स" में बताई है और यही विचार उस ने "नैशनल वेल फेअर एण्ड डीके नाम की पुस्तक की भूमिका में दिया है। उत्कृष्ट लोगों की जाति तैयार करते समय उस में जो नवीन मनुष्य लिए जायँगे उनके कुल का इतिहास देखा जाबगा। एक बार चुन लिए गये घराने के लड़के भी बिना परीक्षा किए उच्च श्रेणी में नहीं लिए जायँगे। इस में कोई भी संदेह नहीं कि उनको उन्नति के लिए अधिक सुविधा होगी, पर सब कसौटियों पर पूरा उतरने के उपरान्त संसार के किसी भी मनुष्य को इस में रुकावट न होगी। निस्मन्देह उन का ऐसा ही कथन है। \*

गाल्टन के जीवन-चिरत में पीटरसन कहता है कि गाल्टन इस बात का स्वप्न देखा करता था कि समाज के प्रत्येक स्तर से उत्तमोत्तम मनुष्य चुनकर और उन का आपस में विवाह कर के उन की एक जाति तैयार करनी जाहिए। (भाग २, पृष्ठ १२१; भाग ३ पृष्ठ २३४)।

"हरेडटरी जीनियस " नामक पुस्तक में गाल्टन ने एक जगह ३१ जजों के घरानों का वृत्तान्त दिया है और कहा है कि कुछ तो इस कारण कि उन में से कई एक ने लखपितयों की एकलौती लड़िकयों से विवाह किया था, और कुछ के अविवाहित रहने के कारण ये घराने नष्ट हो गये। माता की और पुत्री की सन्तान उत्त्पन्न करने की शक्ति में वंशपरम्परागत संबंध रहता है। माताके लड़का नहीं था, इस लिए उस की पुत्री को भी लड़का नहीं हुआ, इस पिणाम में जाति, श्रेणी या विभिन्न रक्त का कुछ भी संबंध नहीं। पीटर सन का मत है कि जो परिणाम उसने प्रहण किए हैं वे श्रान्त हैं। इरस्मस हार्विन का मत है कि माता और उस की पुत्री की सन्तान उत्त्पन्न करने की सामर्थ्य में कोई वंशपरम्परागत संबंध नहीं। पीटरसन डार्विन के इस मत को स्वीकार कर के इन घरानों के वंशोच्छेद का कारण उन के नैतिक दुराचार को मानता है।

<sup>\* &</sup>quot;Admitting of new members selected from the whole world."

एलिस ने " स्टडी आफ़ ब्रिटिश जीनियस " नाम की पुस्तक में एक सहस्र मनुष्यों के घरानों का अध्ययन किया है। इस में उस ने दिखाया है कि आयरिश + इंग्लिश और वेल्ज़ + इंग्लिश इन दो मिश्र विवाहों में जितने कीर्तिवान् मनुष्य उत्त्पन्न हुए उतने निकट होते हुए भी स्काच और इँग्लिश के मिश्र विवाह से नहीं हुए।

समाज के सभी स्तरों से उत्तमोत्तम कुल चुन कर उन की एक जाति बनाई जाय और उस जाति को सदा बढ़ाया जाय, यह बात अँगरेज विचारकों के मन में बैठ चुकी हैं। गाल्टन और मेकडूगल के विचार तो ऊपर दिये जा चुके हैं, आस्टन और फ़ीमन का भी यही मत हैं। इस प्रकार जो जाति बनेगी, उस की एक राष्ट्रीयता बनाए रखने के लिए ही वे इतना कहते हैं कि उस में अँगरेज़ों के सिवा और किसी को न लिया जाय। परन्तु एक बार इस का प्रतिबंध करने के उपरान्त शेष केवल कुल की पवित्रता का ही विचार करना चाहिए । जाति और श्रेणी के प्रतिबंध को रखने को वे बिलकुल तैयार नहीं। श्रेणी में से चाहे कोई भी घराना हो, योग्य होने से वह लिया जा सकता है।

समान संस्कृति वाले दो समूहों में मिश्र विवाह निषिद्ध तो बिलकुल नहीं, बरन् वे नितान्त वांछनीय हैं। इन पण्डितों का स्पष्ट मत हैं कि इस से अगली पीढ़ी की शक्ति और कर्तृत्व बढ़ता है। गेटस एक पग और भी आगे जाता है। वह रक्त की इस सीमा के भीतर की मिलावट का एक दूसरा लाभ भी बताता है। पर्ल और लिटल नामक दो विद्वानों द्वारा किए गये अध्ययन के आधार पर वह कहता है कि अँगरेज, आयरिश, रुसी, इटालियन, जर्मन और प्रीक के मिश्र विवाहों को देखा जाय तो कम से कम उन की पहली पीढ़ी में तो लड़कों की उत्पति अपेक्षाकृत बहुत बढ़ी देखाई देती है। विशुद्ध सन्तान और मिश्र

<sup>1.</sup> The Irish and the Welsh are much better adapted for crossing with the English than the more closely related Scotch. p. 23.

<sup>2.</sup> No restrictions in respect of class or caste would be entertained.—"Social Decay and Regeneration." p. 318.

<sup>3.</sup> In crosses between European races there is a higher ratio of male births at least in the first generation.—
"Heredity and Eugenics." Page 230.

सन्तान में लड़के और लड़कियों की संख्या भागे लिखे के अनुसार है। विद्युद्ध— लड़कियाँ १००, लड़के १०६०२७, मिश्र—लड़कियाँ १०० और लड़के १२१०५६ जात-पात तोड़क विवाहों का यह बहुत बड़ा लाभ है।

विभिन्न रक्तों के मिलने से उत्तपन्न होने वाली सन्तान निकृष्ट और निकम्मी नहीं होती, उसका वंशोच्छेद नहीं होता, और उस में दोष भी नहीं आते। इतना ही नहीं, विभिन्न रक्तों के मिलाप से उत्तपन्न हुई सन्तान समाज के लिए बहुत उपयोगी होती हैं। उससे पराक्रम और कर्तृत्व के अतिरिक्त, हम देख चुके हैं, नर-सन्तान की भी वृद्धि होती हैं।

जात—पाँत तोड़क विवाहों के विरोधी एक दूसरी बात भी पेश किया करते हैं। उन का मत है कि 'क' नाम के समूह में कोई एक विशेषता वर्तमान है। उस के रक्त की मिलावट यदि "ख" नाम के जन समूह के रक्त में हो तो "क" का वह विशिष्ट गुण नष्ट हो जायगा। "क" को यदि वह अपना विशिष्ट गुण बनाए रखना हो तो उसे केवल अपने ही समूह की लड़की से विवाह करना चाहिए।

वंश-परम्परा के नियम की श्रान्त कल्पना से ही उपर्युक्त प्रकार की धारणा बन जाती है। केवल इतना ही कहा जा सकता है कि एक विशेष कर्तृत्व-शक्ति रखने वाला मनुष्य-समूह लिया जाय तो उस की अगली पीढ़ी पराक्रमी एवं कर्तृत्व वाली होगी। यह नहीं कहा जा सकता कि उस का कर्तृत्व अमुक रीति से प्रकट होगा। यह बात भी नहीं कि किसी एक समूह में पीढ़ी दर पीढ़ी एक ही प्रकार का कर्तृत्व नहीं रहता। वरन् वह वंशपरम्परा एवं वातावरण के कारण रहता है। इस का उदाहरण पारसी हैं। परिस्थित में परिवर्तन से बही समाज विभिन्न प्रकार का कर्तृत्व दिखला सकता है। और तब वही पराक्रमी कहलायगा। अर्थात् एक ही जन-समूह में मूलतः कई प्रकार की कर्तृत्व शिक्तां रहती हैं। इस लिए इस भय का कोई कारण नहीं कि दूसरे समूहों में इस का संकर होने से इस का विशिष्ट कर्तृत्व करने की शक्ति नष्ट हो जायगी। कुलों के संबंध में भी ऐसी ही बात है। एक कुल में कई प्रकार के कर्तृत्व करने की शक्ति गष्ट हो सकती हैं। इस लिए यदि एक कुल के लोगों का किसी भी क्षेत्र के, परन्तु उच्च कोटि के कुलों के साथ विवाह संबंध करा दिया जाय तो पर्वाप्त है। अर्थात् यह बात कभी नहीं भुलाई जा सकती कि रूप, गुण और

संस्कृति का बंधन तो सदा बना ही रहेगा। यह सच है कि व्यक्ति की दशा में उपर्युक्त नियम सिकुड़ जाता वा टेढ़ा हो जाता है। अर्थात् गवैये का पुत्र प्रावः अच्छा गवैया होता है। पर यह कोई नियम नहीं कि वह अवस्य ही अच्छा गवैया होगा। कहावत भी है—

#### होत भछे के सुत हुरे भछे हुरे से होत । दीवक से काजछ प्रकटे कमछ कीच से होत ॥

इस लिए उन की एक अलग जाति बनाने के विचार को महत्व नहीं दिया जा सकता। शरीर, मन और बुद्धि की दृष्टि से सबल कुलों से संबंध कराने में इतनी सतर्कता रखने के उपरान्त फिर किसी भी कुल में विवाह करने से विशिष्ट गुणों के नष्ट होने का डर नहीं रहता।

#### वृत्ति-संकर

यहाँ तक तो हुई रक्त-संकर की बात। अब वृक्ति अर्थात् व्यवसायों की मिलावट पर थोड़ा विचार किया जाता है। हम दिखलायँगे कि वृक्ति-संकर भी रक्त-संकर के ही समान लाभदायक है। आप देखेंगे कि चातुर्वर्ष्य के मूल में रहने वाली ये दोनों कल्पनाएँ कितनी निःसार हैं। एक वर्ण के मनुष्य का दूसरे वर्ण का व्यवसाय प्रहण करने का नाम वृक्ति-संकर या व्यवसाय की गड़बड़ है। इस में सन्देह नहीं कि आज वृक्ति-संकर की उतनी निन्दा नहीं की जाती जितनी कि रक्त-संकर की, तो भी उसे निषद माना जाता है।

मनु ने एक जगह (अध्याय ३ श्लोक ६४-६५) कहा है कि ब्राह्मणों को बैचक, शिल्प, ब्याज-बद्धा, पशु-बेचना और राजा की सेवा नहीं करनी चाहिए। यह भी कहा है कि इन को गाना-बजाना नहीं करना चाहिए (४-९५), किसी भी प्रकार का मांस नहीं खाना जाहिए (५-४५-५१), और यदि कोई श्राद्ध में पकाया हुआ मांस हठपूर्वक नहीं खाता तो वह अभागा २१ बार पशु-बोनि में जाता है (५-३५ और ४-६)। एक ओर तो कहा है कि राजा की सेवा नहीं करनी चाहिए, जैसाकि ऊपर बताया, परन्तु इस के विपरीत अनु ने यह भी कहा है कि राजा का मंत्री ब्राह्मण हो (७-५८-५९) और जज ब्राह्मण हो (८-१९)।

मनु-स्मृति में ऐसी परस्पर विरोधी बातें बहुत हैं। ऐसा जान पड़ता है कि मनु का वंशपरम्परा के सिद्धान्त का अन्वेषण मनु-स्मृति का बहुत महत्वपूर्ण भाग है। इस तत्व को आवरण में लाते समय मनु और उन के विषय नितान्त एकपक्षीय हो गये हैं। कार्ल मार्कस और रूसों के उदाहरण से हमें ऐसा लगता है कि प्रत्येक नवीन तत्त्व का उत्पन्न करने वाला एकपक्षीय ही होता है। वंशपरम्परा के सिद्धान्त का अँगरेज आविष्कारक सर फाँसिस गास्टन भी ऐसा ही था। उस के बहुत से मत अतीव अग्राह्य हैं। उस की पुस्तक के विषय में कार्ल और पीटरसनने जो कुछ कहा है वही हम मनु स्मृति के विषय में भी कह सकते हैं। अर्थात् "हरेडटरी जीनियस " संसार का एक बहुत बड़ा प्रन्थ है। उस का महत्व इस लिए नहीं कि उस का प्रत्येक सिद्धान्त सच्चा है वरन् उस के सुझाए हुए तत्व के कारण ही उसका महत्व है। \* "

कुछ लोग कहते हैं कि अपने वर्ण का व्यवसाय छोड़ कर दूसरा व्यवसाय करने से वंशोच्छेद हो जाता है, इत्यादि मनु की बातें अक्षरशः सत्य हैं। इस लिए हमारे लिए इस की आलोचना करना आवश्यक है।

मेक डूगह ने एक जगह कहा है कि निचली श्रेणियों के लोग उमंगी होते हैं; वे ऊपर उटते हैं और कर्तृत्व दिखलाते हैं। पर उन की पीढ़ियाँ बहुत दिन तक बनी नहीं रहतीं। थोड़े ही समय में उन के वंश का अन्त हो जाता है। इस पर हमारे कई भाई कहने लगते हैं कि देखो, एक अँगरेज़ पण्डित भी कहता है कि एक श्रेणी से दूसरी श्रेणी में जाना, एक वर्ण से दूसरे वर्ण में जाना, और एक जाति से दूसरी जाति में जाना अहितकर है। पर मेक डूगल ने यह कभी नहीं कहा कि निचली श्रेणी के मनुष्य के ऊपर की श्रेणी में जाने से ही उस का नाश हो जाता है। उसे तो यह दिखाना है कि हमारे समाज में पराक्रमी, कर्तृत्ववान् और परिश्रमी लोगों का कुल क्योंकर नष्ट होजाता है। उसरा के स्तर के पराक्रमी मनुष्यों के कुल का नाश तो निरन्तर हो ही रहा है। इसका भाव यह है कि निचले स्तर के लोग जब ऊपर के स्तर में पहुँच कर कर्तृत्व दिखलाने लगते हैं तब उन का वंशोच्छेद भी उसी नियम के अनुसार हो जाता है। यहाँ श्रेणी—परिवर्तन, वर्ण-परिवर्तन, और व्यवसाय—परिवर्तन का कुछ भी संबंध नहीं। ऊँचे स्तर में जो भी जायगा वह किसी भी स्तर का हो

<sup>\*</sup> Hereditory Genius is one of the greatest books of the world, not as much by what it proves, but by what it suggests.

उस का नाश हो जायगा। उस की बहुत पीढ़ियाँ नहीं चलतीं — यही उस का मत है। यहाँ न वंशपरम्परा के नियम का संबंध है और न दूसरे वर्ण में जाने का। यदि ऐसा होता तो वह स्पष्ट कह देता कि निचले स्तर के लोगों को ऊपर के स्तर में नहीं आने देना चाहिए। पर उलटे वह तो यह कहता है कि निचले स्तर के लोगों के लिए उपर उटने का सामाजिक सोपान समाजकी प्रगति के लिए अतीव आवश्यक है। उस ने केवल इतना ही बताया है कि संस्कृति का नाश कैसे और किस कम से होता है। उपर के वचन में उस ने यही कहा है कि पहले ऊपर के स्तर का और फिर निचले स्तर का कर्तृत्व एक ही कारण से नष्ट होता है और यह कि इस का कारण आर्थिक है, इस का जीवन-शास्त्र से कोई संबंध नहीं।

हेवेलाक एलिसं का भी यही कहना है। केवल उस के कारण का निदान भिन्न है। वह कहता है कि समाज में बड़े उत्तरदायित्व के काम किसी भी घराने का मनुष्य करे, अधिक चिन्ता और अशान्ति के कारण उस का वंशोच्छेद शीघ्र ही हो जाता है। वहाँ उस ने घराना कहा है, अमुक अमुक जाति का घराना नहीं कहा। वह घराना नष्ट होता है तो चिन्ता के कारण और बहुत अधिक दबाव (increased work for nervous system) के कारण, एक वर्ण से दूसरे वर्ण में जाने के कारण नहीं। इस चिन्ता और अशान्ति का काम जो भी करेगा, चाहे वह बाह्मण हो और चाहे श्रद्ध, उसका वंशोच्छेद हो जायगा। अर्थात् वह कहता है कि वह शीघ्र ही निपृता हो जाता है। परन्तु उस ने यह नहीं कहा कि ऊपर की श्रेणी का काम निचली श्रेणींक घरानों को नहीं करना चाहिए। उलटे यह कहता है कि शेक्सपियर और गैटे जैसा उन्नत मनुष्य होकर तीन पीढ़ी में ही नष्ट हो जाना अच्छा है, किन्तु सामन मछली हो कर युग-युगान्तर तक जीते रहना अच्छा नहीं (पृष्ठ २०)।

जिन लोगों ने मनु के नियत किए हुए व्यवसाय बनाए रखे फिर भी उन के वंशनष्ट होने से न बचे और जिन्हों ने मनु के नियत किए हुए व्यवसाय छोड़ दिए और फिर भी उन के वंश जीते रहे ऐसे लगभग तीस महाराष्ट्र घरानों

<sup>\*</sup> As a family attains highest culture and refinement which civilization can yield, that family tends to die out at all events in the male line.

के इतिहास की तालिका श्री. सहस्राबुद्धे ने तैयार की है। वह बड़ी ज्ञानवर्धक है। वह हम आगे देते हैं। तालिका में जहाँ वह कहा गया है कि अमुक पीढ़ियाँ जीती रहीं, वहाँ अभिप्राय यह है कि वे दलक न ले कर जीती रहीं। दलक लेने वाले घरामों को नहीं लिया गया है।

ं [ यह रिपोर्ट परांजपे, बर्वे, गोखले आदि महाराष्ट्र के घरानों के इतिहास, सरदारों की वंशावित्यों और पेशवाओं के दफ्तर आदि से तैयार की गई हैं। ]

| संख्या | घराने का नाम और जाति                   | व्यवसाय <sup>-</sup> | कितनी पीढ़ीयाँ चर्ली                                  |
|--------|----------------------------------------|----------------------|-------------------------------------------------------|
| ٩      | त्र्यम्बकराव दाभाडे, मराठा<br>क्षत्रिय | सेनापति              | लड़का नहीं । पीढ़ी १                                  |
| २      | नाना फड्नीस, ब्राह्मण                  | मंत्री               | लड़का नहीं। पीढ़ी १                                   |
| 3      | भास्कराचार्य ब्राह्मण                  | शास्त्री             | लड्का नहीं। पीढ़ी १                                   |
| ¥      | बापू भट्ट परांजपे, ब्राह्मण            | वैद्यक और<br>याज्ञिक | पोता नहीं । पीढ़ी २                                   |
| لع     | जयपूर के घराने, क्षत्रिय               | राजा                 | पोता नहीं। पीढ़ी २                                    |
| Ę      | हरि धोण्डदेव परांजपे, ब्राह्मण         | दसप्रन्थी            | पोता नहीं। पीढ़ी २                                    |
| ٠      | कागलकर घाटगे, क्षत्रिय                 | योद्धा, कारबारी      |                                                       |
| 6      | बालकृष्ण नारायण दीक्षित                | अभिहोत्री            | आज वंश नहीं।                                          |
|        | पाटंकर *                               |                      | 1                                                     |
| 5      | न्यायमूर्ति रान्डे, ब्राह्मण           | जज                   | लड़का नहीं। पीढ़ी १                                   |
| 90     | रामशास्त्री प्रभुने, ब्राह्मण          | <b>ज</b> ज           | आज वंश नहीं।                                          |
| 99     | रामचंद्र पंत, ब्राह्मण                 | <b>मंत्री</b>        | ६ पीढ़ियाँ। आज दत्तक                                  |
| 97     | सालंखे पटड्कर, क्षत्रिय                | योद्धा सरदार         | ६ पीढ़ियों के बाद एक<br>शाखा के सिवा सब<br>निःसन्तान। |
| 93     | डफले सर बाजीराव, क्षत्रिय              | लड़ाकू सरदार         |                                                       |
| 98     | गायकवाड़, क्षत्रिय                     | राजे                 | ५ पीढ़ी आजतक                                          |
| 94     | मोरया गोसाबी, ब्राह्मण                 | सन्त                 | ८ पीढ़ी। आज वंश                                       |
| -      |                                        |                      | नहीं।                                                 |

<sup>\*</sup> इन के भाईने ब्राह्मणपन छोड़कर सरदेशमुखी ले ली। इस का वंश है

[ जिन्हों ने अपने मनु के नियत किए हुए व्यवसाय छोड़ दिए और फिर भी उनका वंश चलता रहा, ऐसे लोगों के उदाहरण आगे दिए जाते हैं। उन में से प्रत्येक घराने का उत्तराधिकारी आज भी है।]

| संख्या | घराने का नाम और जाति               | न्यवसाय । यह मनु<br>का नियत किया<br>व्यवसाय नहीं                        | आज कितनी<br>पीढ़ियां चलीं         |
|--------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 9      | बालाजी आबाजी चिटनीस, क्षत्रिय      | लिखने का काम                                                            | ९ पीढ़ी                           |
| ع      | बारम्तेकर जोशी, ब्राह्मण           | साहूकार                                                                 | १० पीढ़ी                          |
| ą      | महेन्द्लेकर, ब्राह्मण              | सरदारगी                                                                 | लगभग ८ पीढी                       |
| 8      | पटवर्धन, ब्राह्मण                  | सरदारगी                                                                 | लगभग १० पीढ़ी                     |
| 4      | खाण्डेकर, ब्राह्मण                 | उड़ीसा का सूबेदार                                                       |                                   |
| •      |                                    | सरदार                                                                   | 1 -                               |
| Ę      | रामचन्द्र गणेश कानडे, ब्राह्मण     | लड़वैये                                                                 | ७ पीढ़ी                           |
| હે     | रामचन्द्र परांजपे, बाह्मण          | साहूकार                                                                 | ७ पीढ़ी                           |
| ۷      | केशव भास्कर परांजपे, ब्राह्मण      | वस्त्रं का व्यापार                                                      | ११ पीढ़ी                          |
| 9      | परांजपे कुल में १५ घराने, ब्राह्मण | वस्त्र का व्यापार                                                       | १० पीडी                           |
| 90     | बालाजी महादेव परांजपे, बाह्मण      | बंबई के दुर्ग पर                                                        | ७ पीढ़ी                           |
| 99     | गोखले, ब्राह्मण                    | देशमुख<br>आदिलशाह के<br>समय से साहूकार<br>किर पेशवा के<br>समय से सरदार। |                                   |
| ' १२   | बर्वे घराने, ब्राह्मण              | सरदार और साहू-<br>कार ।                                                 | बहुत सी शाखाएँ<br>९ पीड़ी         |
| 93     | पाणसे, ब्राह्मण                    | सरदार                                                                   | लगभग १२<br>पीढ़ियाँ               |
|        |                                    | शिवाजी के समय                                                           | ·                                 |
| 98     | पुण्डे, ब्राह्मण                   |                                                                         | वंश चल रहा है                     |
|        | मावलङ्कर सरदेसाई                   | सर देशमुख                                                               | ३३ पीढ़ियाँ कई<br>शाखाएँ जारी हैं |

ऊपर की तालिका को देखने से ऐसा लगता है कि अपने वर्ण का व्यवसाब छोड़ कर दूसरा व्यवसाय करने अर्थात् वृत्ति-संकर और वंश-नाश का आपस में कुछ भी संबंध नहीं।

जो जिस की इच्छा हो वैसा व्यवसाय करे और अपना कर्तृत्व दिखा कर ऊँचे पद पर चढ़ सके, यह सुविधा समाज की ओर से सब को मिलनी चाहिए। इसी प्रकार समान संस्कृति और कर्तृत्व देख कर चाहे जहाँ सुदृढ़ कुल में विवाह-संबंध करना चाहिए। इस से समाज की अगली पीढ़ी अधिक पराक्रमी एवं कुर्तृत्व वाली होगी। ऊपर की दोनों तालिकाओं से इस परिणाम पर पहुँचने मे हमें कोई बाधा नहीं। रक्त-शुद्धि और वृक्ति-शुद्धि हम ने आजतक बहुत कर ली, पर हिन्दुओं का साम्राज्य विदेशों में तो दूर अपने देश में भी गत डेढ़ सहस्र वर्षों से सुरक्षित नहीं है।

## पन्द्रहवाँ परिच्छेद

### सच्चा सनातन धर्म कौन सा है ?

का नाम उद्योगपाल । वे दोनों धन कमाने के लिए घर से निकले । कुछ दूर जाने पर उन्हें एक जगह सन के पौधों का ढेर लगा मिल । दोनों ने उन का एक एक गहर बाँध कर सिर पर उठा लिया । कुछ दूर आगे चलने पर उन्हें सन के उतारे हुए छिलके का ढेर देख पड़ा । उद्योगपाल ने सोचा कि जो सन का छिलका उतार कर हम बेचना चाहते हैं वह यहाँ उतारा हुआ पड़ा है, क्यों न इन पौधों को फेंक कर इस छिलके को ही उठा लें । यह सोच, उस ने पौधों का गहर फेंक दिया और सन के रेशों की गठरी बाँध कर उठा ली । उस ने देवदत्त को भी वैसा ही कर ने के लिए कहा । पर देवदत्त ने कहा — मैं इत गहर को इतनी दूर से उठा कर लाया हूँ, मैं इसे नहीं फेंकूँगा

अब वे दोनों आगे चल पड़े। कुछ दूर जाने पर उन्हें सन की बनी हुई सुतली का ढेर लगा मिला। उद्योगपाल ने सोचा कि सन का जो छिलका में उठाए हुए हूँ, उस की मुतली बनेगी तभी यह बिकेगा, पर यहाँ मुतली बनी बनाई पड़ी, क्यों न इसे ही उठा लूँ। यह सोच उस ने छिल के का बण्डल फेंक दिवा और मुतली की गठरी बाँध कर उठा ली। उस ने देवदत्त से भी वैसा ही करने को कहा। पर देवदत्त ने न माना। वह बोला, मैं इसे इतनी दूर से उठाए ला रहा हूँ, अब इसे कैसे फेंक दूँ?

अब वे फिर आगे चल पडे। कुछ दूर जाने पर उन्हें सुतली के बने टाट का ढेर मिल। उद्योगपाल ने सोचा, सुतली टाट बनाने के काम आती है, पर बहाँ बना बनाया पड़ा है, क्यों न सुतली को फेंक कर इसे ही उठा हूँ कि सोच उस ने सुतली फेंक दी और टाट की गठरी बाँध कर उठा ली। पर देवहरूत सन के पौधों के पूले को ही लिए रहा। आगे चलने पर दन्हें एक जगह चाँकी के ढेर लगे मिले। उद्योगपाल ने सोचा, मैं यह टाट रुपया क्यांने के लिए ही लिए हुए हूँ, यहाँ चाँदी का ढेर लगा है, क्यों न टाट को फेंक कर चाँदी उठा रूँ। तब उस ने टाट फेंक दिया और उसके स्थान में चाँदी की गठी बाँध की। प्रदेश देवदल ने यह कह कर कि मैं इसे इतनी दूर से उठा कर लाया हूँ, सन के पौंधों की पूली फेंकने से इंकार कर दिया।

कुछ दूर आगे चलने पर उन्हें सोने के ढेर लगे मिले। उद्योगपाल ने सोचा जिस सोने को पाने के लिए मैं ने चाँदी उठा रखी है वह यहाँ ढेरों पड़ा है, क्यों न चाँदी को फेंक कर इसे उठा छूँ। इस पर उस ने चाँदी फेंक दी और सोना उठा लिया। पर देवदत्त ने सन का पूला फेंकने से इंकार कर दिया। बस उद्योगपाल सोना लेकर और देवदत्त सन की बंधी पोटली लेकर घर ले लीट आए। उद्योगपाल के घर वाले सोना पाकर बहुत प्रसन्न हुए और देवदत्त के घर वाले उस की मूर्खता को देख रोने लगे। सनातन धर्म के नाम पर पुरानी रूढ़ियों से चिपटे रहने वाले हिन्दू भी देवदत्त के ही समान है। उन्हों ने आज तक पुराना कुछ छोड़ा नहीं और नया कुछ लिया नहीं। इसी से इन की हानि हो रही है।

हिन्दू समाज में आज सनातन धर्म के नाम पर प्रत्येक सुधार या अच्छी बात का विरोध किया जाता है। जो प्रथा समाज में कुछ दिन से चल रही है, बाहे वह कितनी भी हानिकारक क्यों न हो, यदि आप उस का सुधार करने का यत्न करेंगे, तो झट उसे 'सनातन धर्म ' बता कर आप का घोर विरोध होने लगेगा। इस लिए सच्चा सनातन धर्म क्या चीज़ है, यह बता देने से सुधार-मार्ग की बहुत सी अड़चनें दूर हो जायँगी, इसी आशा से श्रीयुत बेरिस्टर विनायक दामोदर सावरकर के एक मराठी लेख का सारांश आगे दिया जाता है।

आज " सनातन " और " धर्म " ये दो शब्द जिन अथों में प्रयुक्त होते हैं वे इतने विविध, इतने असंगत और इतने परस्पर विरुद्ध हैं कि वे जिस रूप में हैं उसी रूप में उन को स्वीकार करना अयुक्त प्रतीत होता है। श्रृति और स्मृति से लेकर शनि-महारूय तक सारी पोधियों को और वेदों के अपीर्षयत्व से लेकर बैंड्गन के अखेबत्व (न खाने लायक होने) तक सारे सिद्धान्तों को सनातन धर्म की एक समान पदबी मिली हुई है। उपनिषदों के परम्हा स्वरूप के अख़ुदार विचार भी सनातन धर्म हैं और आग के आगे पैर रख कर नहीं सेंकना चाहिए; इलकी धूप में भी नहीं बैठना चाहिए; लोहा बेचनेवाले का अन्न कमी नहीं खाना चाहिए; रोग-चिकित्सक वैद्यभूषण का अन्न फोडे की पीप के समान होता हैं; और व्याज खानेवाले साहुकार का अन पुरीष की तरह होता है; इस लिए इन के घर में वा साथ में बैठ कर भोजन कमी नहीं करना चाहिए (मनु ४-२१०); गोरस का खरवस । (नई ब्याई गों का पहला दूध ), चावल की खीर और बडे आदि खाना निषिद्ध हैं; प्याज् और गाजर खाने से तो हिज तत्काळ पतित हो जाता है। पतेद हिज: । (मन् ५--१९); परन्तु जो कोई श्राद्ध के लिए पकावा हुआ मांस हठ से नहीं खाता वह अभागा इक्कीस बार पशु—योनि में जन्म लेता है। ( मनु० ५-३५)। "नियक्तस्त यथान्यायं यो मांसं नात्ति मानव:। स प्रेत्य पश्तां याति संभवानेकविंशतिम्।" ये सब सनातन धर्म हैं। श्राद्ध में ब्राह्मण को चावल की अपेक्षा सुअर और भैंसे का मांस खिलाना बहुत अच्छा है। क्योंकि पितर इस मांस से दस महीने तक तुप्त रहते हैं। और बदि ब्राह्मण वाधींणस बकरे का मांस खायँ तो बारह वर्ष पर्यन्त पितरों का पेट भरा रहता है-वार्घीणसस्य मांसेन तृप्तिद्वादश वार्षिकी (मनु० ३-२७१)! यह भी सनातन धर्म है। और किसी भी प्रकार का मांस नहीं खाना चाहिए-'**निवर्तेत सर्वमांसस्य भक्षणात् !** ' मांसाशन के लिए पशु–वध का केवल अनुमोदक भी 'घातक' महापापी है। (मनु०५-४९-५१) बह भी सनातन धर्म हैं! मुंह से अग्नि को फूंकना नहीं चाहिए, इन्द्रधनुष को नहीं देखना चाहिए, 'नाइनीयाद् भार्यया सार्धम्,' अर्थात् स्त्री के साथ भोजन नहीं करना चाहिए, भोजन करते हुए उसको नहीं देखना चाहिए। दिन में मल-मृत्रोत्सर्ग उत्तराभिमुख ही करना चाहिए, परन्तु रात्रि में दक्षिणामिमुख ( मनु॰ ४-४३,५० ) आदि, वे सब विधि-निषेध उतने ही मानवीय सनातन धर्म हैं जितने कि ' सन्तोषं परमास्थाय सुकार्यी संयतो भवेतु , ' 'सन्तोष मुद्धं हि **बुक्षं दु:समूछं विपर्यय: '** ( मनु॰ ४-१२ ) प्रभृति उदाल उपदेश मानवीय सनातन धर्म हैं।

इन अनेक प्रसंगों पर विलकुल परस्पर विरूद्ध विधि-निषेध और सिद्धान्तों को ऐरे गौरे नथ्यू-खैरे लोग ही सनातन धर्म नहीं कहते हैं, वरन् हमारे समस्त स्मृति—पुराणों के सनातन—धर्म ग्रन्थों में भी वही परम्परा प्रचलित है। उपर लिखित सब छोटे—बडे, व्यापक—विक्षिप्त, क्षणिक आचार— विचारों के अनुष्ठुपों के अन्त में बिलकुल साफ तौर पर प्रायः एक ही 'एष धर्मस्सनातनः' की राजमुद्रा लगाई हुई मिलती है।

हमारे धर्म-प्रन्थों में ही ऐसी खिचड़ी नहीं हुई है, वरन् संसार के सभी ्अपौरुषेत्र कहलाने वाले प्राचीन और अर्वाचीन धर्म-प्रन्थों की भी यही दशा है। सहस्रों वर्ष पूर्व के मुसा पैगम्बर से लेकर आजकल के अमेरिका के मोर्मन पैगम्बर तक सभी ने दाढ़ी-मूछ-चोटी की लंबाई-चोड़ाई से लेकर उत्तराधिकारियों तथा दत्तकों के विवाह के नियमों तक अपने सब विधानों पर 'एव धर्मस्सनातनः' (यह सनातन धर्म है) की ही सरकारी छाप और वह भी ईश्वर के नाम पर लगाई है। ईश्वर ने ये सब विघि–निषेष अखिल मानव-जाति के लिए अपरिवर्तनीय धर्म कह कर बतलाए हैं। सब मनुष्यों को सन्नत करनी ही चाहिए, यह भी सनातन धर्म है! और त्रैवर्णिकों को ऐसी कुछ गडबड न करके केवल बजोपवीत संस्कार करना चाहिए. यह भी सनातन धर्म है ! केवल लाक्षणिक अर्थ से ही नहीं वरन् अक्षरशः इन सब अपौरुषेय ईश्वरीय धर्म-प्रन्थों में एक का मुँह पूर्व की ओर तो दूसरो का पश्चिम की ओर है, भौर वह भी प्रार्थना के पहले ही पग में । प्रातःकाल में पूर्व की ओर मुँह करके प्रार्थना करना यह भी सनातन धर्घ है. और प्रातःकाल में ही पश्चिम की ओर मुँह करके प्रार्थना करनी चाहिए, यह भी मनुष्य मात्र का सनातन धर्म है। एक ही परमात्माने मनु को यह पहली आज्ञा दी और मुहम्मद को यह दूसरी दी। ईश्वर की अगाध लीला और क्या हो सकती है ? अपने आपको सरक्षित कर के, हिन्दू-मुसलमानों में दंगा करा कर, दूर से तमाशा देखते रहने का अभियोग जिम्रा पर फिजूल ही लगाया जाता है। यह तमाशा आरम्भ करने का प्रथम सौभाग्य जिन्ना साहब को प्राप्त नहीं है। वरन् हिन्द्-मुसलमान दोनों को परस्पर विरुद्ध बातें, अपरिवर्तनीय सनातन धर्म के नाम पर बतला कर उन में झगड़ा उत्पन्न करने वाले दिह्नगीबाज ईश्वर को वह सौभाग्व प्राप्त है। यह उस की मूलकी लीला है। बदि उस की नहीं तो उस के नाम पर ये प्रन्थ ज्बर्दस्ती से लादने वाली मनुष्य-जाति की मूर्ख श्रद्धा की है।

इन सब असंगत और परस्पर विरुद्ध बातों को - टके सेर भाजी टके

सेर खाजा से—सनातन धर्म की एक सी पदवी देने में मानवी बुद्धि ग़लती खा गई है। सनातन धर्म शब्द का यह रूढ़ि अर्थ ही इस असंगतिवाद का कारण बन गया है। हमारी यह धारणा है कि इस शब्द के मूल अर्थ की छान बीन करने के बाद, उसके अनुसार, ठीक बातों के लिए इसे प्रयुक्त करने से ही यह निश्चयपूर्वक और नि:संदिग्धता से बताया जा सकता है कि इन मत-मतान्तरों की गड़बड़ में सच्चा सनातन धर्म कीन सा है। उन शब्दों के अर्थों की छान बीन इस प्रकार है।

ર

"सनातन " शब्द का मुख्य अर्थ है शाखत, अबाधित, अखण्डनीब, अपरिवर्तनीय। 'धर्म 'शब्द अँगरेज़ी शब्द 'लॅ '(Law) की तरह और उसी प्रकार मानसिक प्रक्रिया के कारण अनेकार्थक बन गया है। (अ) प्रथम उसका मूल का न्यापक अर्थ है नियम। जो किसी भी वस्तु के अस्तित्व और न्यवहार का धारण और नियमन करता है वह उस वस्तु का धर्म है। यथा सृष्टि के धर्म, पानी के धर्म, अग्नि के धर्म,। इन का उपयोग इस न्यापक अर्थ में ही होता है। सृष्टि-नियमों के लिए 'लं 'शब्द का न्यवहार करते ही हैं, जैसे 'लं ऑफ ग्रेविटेशन' (Low of Gravitation) (आ) इसी न्यापक अर्थ के कारण पारलीकिक और पारमार्थिक पदार्थों के नियमों के लिए भी 'धर्म 'शब्द प्रयुक्त होने लगा, फिर वे नियम चाहे प्रत्यक्षागत हो या न हों। स्वर्ग, नरक, पूर्व जन्म, ईश्वर, जीव, जगत् इनका परस्पर संबंध, इन सब का समावेश 'धर्म 'शब्द में ही किया गया। इतना ही नहीं, शनैः शनैः यह 'धर्म 'शब्द विशेषतया इस के पारलीकिक विभाग के लिए ही 'सुरक्षित' रखा गया। आज 'धर्म 'शब्द का विशेष अर्थ यही होता है। इस अर्थ के अनुसार धर्म 'रिलीजन '(Religon) है।

(इ) मनुष्यों के जो ऐहिक व्यवहार पारलेकिक जगत के उपकारक जान पड़े और जिन के संबंध में ऐसा प्रतीत हुआ कि उस पारलेकिक जीवन में वे धारण किए जायँगे वे भी धर्म माने गये। अँगरेज़ी में मूसा, इब्राहीम, सुहम्मद, प्रभृति पैगम्बरों की स्मृतियों में ठसाठस भरे हुए कर्म-काण्ड को लां ही कहा गया है। इस अर्थ के अनुसार धर्म का मतलब आचार है। (ई) ऊपर के आचार को छोड़कर, मनुष्य और मनुष्य के बीच ऐहिक प्रकरण से जो संबंधित व्यवहार होते हैं, व्यक्ति वा राष्ट्र के उन व्यवहार-निवमों को भी पहले धर्म कहा जाता था। स्मृतिवों में युद्ध-नीति, राजधर्म, व्यवहार-धर्म, आदि प्रकरणों में ये पिरोए हुए हैं। परन्तु आज इन में से बहुत सा भाग स्मृतिनिष्ठ, अपरिवर्तनीय, धर्मसत्ता में से निकल कर मनुष्यकृत परिवर्तनीय नियमों की कक्षा में इतने निर्विवाद रूप से समाविष्ट हो गया है कि शास्त्री पण्डितों को भी निषिद्ध प्रतीत नहीं होता। गाड़ी चलाने के निर्वन्ध, गाली-गलौज, चोरी आदि के दण्ड-विधान निर्वन्ध-शासन का प्रदेश हैं। हमारे यहाँ आज धर्म शब्द रिलीजन के विशेष अर्थ के लिए 'सुरक्षित ' रक्खा गया है। उसी प्रकार अँगहेजी में 'लां ' शब्द निर्वन्ध-शासन के विशेषार्थ में प्रमुक्त किया जा रहा है। इस अर्थानुसार धर्म निर्वन्ध (कायदा, लां) है।

3

'सनातन ' और 'धर्म ' इन दो शब्दों के अर्थों का आवस्यक रहस्योद्घाटन करने के अनन्तर, अब ऊपर के विभागों में से किस विभाग के लिए यथार्थ रूप में ' सनातन ' शब्द प्रयुक्त किया जाना चाहिए. यह निश्चित करना कठिन नहीं है। जैसा कि ऊपर दिखाया जा चुका है, हमारा अपने लिए निश्चित किया हुआ 'सनातन धर्म 'का अर्थ शास्वत नियम है। अपरिवर्तनीय, जो परिवर्तित नहीं होते, इतना ही नहीं, जिन को परिवर्तित करना मानवी शक्ति से बाहर की बात है ऐसे अबाधित जो धर्म होंगे—नियम होंगे—उन्हीं को यथार्थ रूप में सनातन धर्म की पदवी दी जा सकेगी। यह लक्षण ऊपर लिखे धर्म के प्रथम विभाग के सुष्टि-नियमों पर पूर्णतया घट सकता है। प्रश्वक्ष, अनुमान और उनके बिलकुल अविरुद्ध आप्त-वाक्य-इन प्रमाणों के आधार पर सिद्ध होनेवाले और जिन के विषय में कोई भी व्यक्ति प्रयोग करे तो उस कार्य-कारण भाव की कसौटी पर जो पूर्णतया कसे जा सकते हैं. ऐसे मानवी ज्ञान की सीमा के अन्तर्गत, जो जो सष्टि नियम और जो जो वैज्ञानिक सत्य आये हैं, उन्हीं को हम अपना सनातन धर्म समझते हैं। निःशेष परिगणना के लिए नहीं, केवल दिग्दर्शन के लिए आगे लिखे नाम पर्याप्त हैं — जैसे. प्रकाश, उष्णता, गति, गणित, ज्योतिष, ध्वनि, विद्युत, चुम्बक, रेडियम, भूगर्भ, शारीर, वैद्यक, बंत्र, शिल्प, वामस्पत्म, जैव और तत्सम जो प्रयोगक्षम शास्त्र ( Practical Sciences) हैं उन के जो प्रत्यक्षनिष्ठ और प्रयोगसिद्ध नियम आज मनुष्य-जाति को ज्ञात हुए हैं, वही हमारा सनातन धर्म है। वे नियम आयों के लिए या अनायों के लिए, मुसलमानों के लिए या काफिरों के लिए, ईसाइयों के लिए या हीदन के लिए नहीं उतरे हैं। वे अखिल मानव-समाज पर निष्पक्ष और समभाव से लागू होते हैं। वह सच्चा सनातन धर्म है। यह सच्चा मानव धर्म है। यह केवल 'कृते तु मानवो धर्मः' नहीं है, प्रत्युत त्रिकालाबाधित मानव धर्म है। इसीलिए इस पर सनातन धर्म का विशेषण निर्विवाद रूप से लाग होता है। सूर्य, चन्द्र, आप, तेज, वायु, अप्रि, भूमि, समुद्र, आदि पदार्थ किसी लोभ से प्रसन्न होने वाले वा नैवेदा न मिलने से रूंटने वाले देवता नहीं हैं, वरन् सनातन-धर्म के नियमों से आबद वस्तुएँ हैं। उन नियमों को मतुष्य जितना हस्तगत कर लेता है उतना ही वह स्स्षि-शक्ति के साथ अचूक व्यवहार कर सकता है। यदि हम छिद्रों से भरी हुई नाव को महासागर में छोड़ने के बाद, फिर उसे डूबने से बचाने के उद्देश्य से. महासागर को प्रसन्न करने के लिए, नारियल के ढेर के ढेर उस में फेंकेंगे और बिलकुल शद्ध वैदिक मत्रों में चिल्लाना आरम्भ करेंगे— 'तस्मा भरं गमाम वो यस्य क्षयाय जिन्वय । आपो जनयथा च नः । ' तो वह सागर हमारे 'जनो ' समेत उस नाव को नो सो निन्यानवे प्रति सहस्र प्रसंगों पर इबाए बिना न रहेगा। और यदि उस जहाज को वैज्ञानिक नियमों के अनुसार ठीक करके, फौलादी पतरों से मढ़ कर, "निडर" बना दिया जायगा, तो उस पर वेदों की होली करके पैर सेंकने वाले और पंच महापातक को पंच महापुण्य समझ कर, सुरापान और गोमांस-भक्षण करके मस्त हुए हुए रावण के राक्षस भी चढ़ जायँ तो भी समुद्र उस निडर नाव को नौ सौ निन्यानवें प्रति सहस्र प्रसंगों पर नहीं डुबाता--- नहीं डुबा सकता । वह उनको चाहे जिस सुवर्ण-भूमि पर, तोप से गोले बरसाने के लिए. सकुशल ले जाती है। जो बात समुद्र की है वही और महाभूतों की है। उन को अपनाने के महामंत्र शब्दनिष्ठ वेद में या जिन्दावस्ता में, करआन में या पुराण में नहीं मिलेंगे। बे प्रत्यक्षनिष्ठ विज्ञान ( सायंस ) में भिलेंगे । यह सनातन-धर्म इतना प्रक्का सनातन. इतना स्वयंसिद्ध और इतना अपरिवर्तनीय है कि उस को इसने या परिवर्तित होने से बचाने के लिए कोई भी 'सनातन धर्म संरक्षक संघ ' स्थापित

करने का कष्ट, कलियुग में भी, उठाने की कोई आवश्यकता नहीं है। कारण यह कि इस वैज्ञानिक सनातन-धर्म को परिवर्तित करने की शक्ति मनुष्यों में, किसी को भी और कभी भी प्राप्त होना संभव नहीं है।

हम यह भी जानते हैं कि यह सनातन-धर्म, ये सृष्टि-नियम आज पूर्णतया मानव-जाति को ज्ञात नहीं हैं, और वैसे ज्ञात कभी हो भी नहीं सकते। जो आज ज्ञात प्रतीत होते हैं, संभव हैं, कल विज्ञान के विकास से उस विषय का हमारा ज्ञान आगे चल कर कुछ गलत साबित हो जाय। अनेकानेक नियमों के ज्ञान की वृद्धि तो उस में निश्चित रूप से होती ही रहेगी। जब जब वह वृद्धि होगी या उस में सुधार करना होगा, तब तब हम अपनी इस वैज्ञानिक स्मृति में छक-छिप कर नहीं, लज्जा करते हुए नहीं, और आज के क्लोकों की अप्रमाणिक खेर्चा-तानी करते हुए नहीं, वरन् प्रकट रूप से नवीन श्लोक मिला कर सुधार करेंगे और उलटा मानवी ज्ञान के बढ़ जाने से उस सुधार को भूषण स्वरूप समझेंगे। हम स्मृतियों को सनातन और अपरिवर्तनीय नहीं समझते, प्रत्युत सत्य को सनातन और अपरिवर्तनीय समभते हैं। स्मृतियों को बदलना पडेगा, इस भय से सत्य से इंकार करना वैसा ही है जैसा कि घर को बढ़ने से बचाने के लिए बाल-बच्चों को मार डालने का पागलपन करना।

ų

ऊपर बतलाया जा चुका है कि 'धर्म'शब्द के प्रथम विभाग के अन्तर्गत सृष्टि-धर्म पर 'सनातन' का विशेषण पूर्णरूप से लागू हो सकता है। 'धर्म' शब्द का जो दूसरा विभाग ऊपर किया है, अब हम उस के अन्तर्गत पार-लौकिक और पारमार्थिक नियमों का विचार करेंगे। आज इस प्रकरण के लिए 'धर्म' शब्द प्रयुक्त किया जाता है। ईश्वर, जीव और जगत-इनके स्वरूप और परस्पर संबंध के अस्तिरूप या नास्तिरूप के विषय में कुछ त्रिकालाबाधित नियम होने ही चाहिएँ। उसी प्रकार जन्म, मृत्यु, पूर्वजन्म, पुनर्जन्म, स्वर्ग, नरक-इनकी वास्तविक स्थित का निश्चित रूपसे बोधक ज्ञान भी त्रिकाला-बाधित कहलाने का अधिकारी है। इस लिए इस में संदेह नहीं कि इस पार-लौकिक प्रकरण के सिद्धान्त भी सनातन धर्म अर्थात् शाक्षत, अपरिवर्तनीय

परन्तु इस विषय में संसार भर के धर्म-प्रन्थों में जो बातें और निवम दिखाई देते हैं उन में से एक को भी हम सनातन धर्म, अपरिवर्तनीय, निश्चित सिद्धान्त नहीं कह सकते। निश्चित वैज्ञानिक निवमों की तरह धर्म-प्रन्थों का ·यह पारलैकिक अवस्था का वर्णन प्रत्यक्षनिष्ठ प्रयोग की कसीटी पर बिलकुल कसा नहीं गया। उन का सारा निर्भर शब्द-प्रामाण्य, आप्त-वाक्य और विशिष्ट व्यक्तियों की आन्तरिक अनुभृति पर होता है। इस में भी कोई विशेष बुराई की बात नहीं थी क्योंकि कुछ सीमा तक प्रत्यक्षानुमानिक प्रमाणों के अविरुद्ध शब्द-प्रमाण और आप्त-वाक्य भी प्रमाण होते ही हैं। परन्तु केवल इस प्रमाण की कसौटी पर भी इन धर्म-प्रन्थों का पारलैकिक विधान बिलकुल नहीं कसा जा सकता । पहले प्रश्न होता है कि आप कौन है ? हमारे धर्म-प्रनथ ही उत्तर देते हैं कि चित्त-शुद्धि के द्वारा आस्पोन्नत, ज्ञानी भक्त और समाधिसिद्ध योगी। इन पूर्ण प्रज्ञ आप्तों में शङ्कराचार्य, रामानुज, मध्व और वल्लभ का भी तो समावेश करना चाहिए न । महाज्ञानी कपिल मुनि और बोग सूत्रकार पतज्जिल को भी नहीं छोड़ा जा सकता। उदाहरण के लिए इतने ही आप्त पर्याप्त हैं। बदि आप्त-वाक्य शब्द प्रमाण हैं तो इनका उन विशिष्ट अवस्थाओं का अनुभव भी एक ही होना चाहिए। परन्तु उन में से प्रत्येक आप्त पारलोकिक और पारमार्थिक सत्यका जो स्वरूप और जो नियम बतलाता है वह एक दूसरे से भिन्न ही नहीं, प्रत्युत परस्पर विरुद्ध भी है। कपिल मुनि बतलाते हैं, पुरुष और प्रकृति ये दो ही साय हैं; ईस्वर-वीस्वर हम कुछ नहीं जानते । शङ्कराचार्य फरमाते हैं, पुरुष और पुरुषोत्तम ईस्वर—' मायोपाधि " और माया-बाधित है। ' ब्रह्म सस्यं, जगन्मिथ्या जीवो ब्रह्मेव नापरः। ' अहैंत ही सख है! रामानुज कहते हैं, बिलकुल गुलत है। यह प्रच्छन्न बौद्धवाद है ! विशिष्टाद्वेत ही सत्य है ! मध्ववल्लभ कहेंगे जीव और शिव, भक्त और देव, जड और चेतन-इनको एक कहते हो? हैत ही सत्य है। समाधि-सिद्ध पतंजिल महाराज फरमाते हैं — ' तत्रपुरुष विशेषो ईश्वरः '।

इस प्रकार यदि इन महान साक्षीदारों के स्वानुभूत शब्दों से बुद्धि चकरा जाय तो आव्यर्य ही क्या है ? तो भी हम ने इन योगी-सिद्धों की साक्षियों में उस परम योगसिद्ध की, उस तथागत बुद्ध की साक्षी नहीं ली। ईश्वर-विषयक नह बच्चयावत विनान-समूह उस की समाधि-सिद्ध स्वानुभूति में केवल ब्रह्मजाल निकम्मा सिद्ध हुआ । स्वानुभृति और समाधिमन ज्ञान पारलौकिक, वास्तविक भवस्था को जानने के लिए अवाधित और खिसनीब प्रमाण नहीं हो सकते। कम से कम अब तक नहीं हो सके। अब यह बतला देना ही पर्याप्त हैं कि शब्द प्रमाण की स्थिति भी ऊपर के आप्त-प्रमाण की तरह ही है। अपीरु-षेयवेद को जिस कारण से अपीरुषेय मानना चाहिए उसी करण से तौरेत, जुबूर, बायबिल, कुरधान, अवेस्ता को स्वर्ण प्रन्थ-( एक वा दोनों ) को भी ! संसार में लगभग पचास-एक ईश्वर-प्रदत्त ग्रन्थ प्रख्यात हैं। उन सब की अपीरुषेय मानना पडता है। प्रत्येक अपीरुषेय प्रन्थ में ईश्वर ने उस के सिवा दूसरे प्रत्येक अपौरुषेय धर्म-प्रनथ के पारलीकिक स्थिति-विषयक दिए हए ज्ञान और नियमों से विभिन्न असंगत और बिरुद्ध ज्ञान दिया है। वेद बतलाता है—-स्वर्ग का राजा इंद्र ही है. परन्त बाबबिल के स्वर्ग में इंद्र का पता डाकबाले को भी नहीं। देवपुत्र ईसामसीह के हाथ में समुचे स्वर्ग की चाबी है। देव और देव-पुत्र दोनों एक ही हैं (Trinity in Unity, Unity in Trinity )। कुरआन के स्वर्ग में लाइलाहा इललिल्ला, मुहम्मद रस्ल अल्लाह ( अल्लाह के सिवा और कोई परमेश्वर नहीं; मुहमद परमेश्वर भेजाहुआ दत है।) इस के सिवा कोई तीसरी बात नहीं। रेड इण्डियनों के स्वर्गमें सुअर ही सुअर और घने जंगल हैं। परन्तु मुसक्रमान पुष्यवानों के स्वर्ग में ऐसी नापाक चीज दवा के लिए भी न मिलेगी। और इन में से प्रत्येक का कहना है कि स्वर्ग वैसा ही है जैसा मैं बतलाता हैं। यही नहीं कि प्रत्यक्ष ईश्वर ने यह बतलाबा है. वरन महम्मद आदि पैग्म्बर ऊपर गये, वहाँ रहे और स्वयं सब कुछ देख कर वापस छीट आए। उन्हों ने भी यही बतलाया। वही बात नरक की है। मुर्तिपूजक और याज्ञिक की बात तो जाने दीजिए। यज्ञ में बिल चढ़ाए हुए बकरे भी स्वर्ग में ही जाते हैं। पुराणों में मृत्यु के उपरान्त का इतना पक्का पता दिया गया है। किन्त अरुआन कसम खा कर कहता है कि नरक की जगह-बाहे उस में कितनी ही भीड क्यों न हो- यदि किसी के लिए सुरक्षित रखी जायगी तो इन प्रतिमा-पुजक और अप्रि-पुजक सज्जनों के लिए ही। देखिए, मृत्यु के बाद मिलेने वाले नरक का कितना निश्चित पता दिया है। शब्द शब्द में भरी हुई इन असंगतियों को कहाँ तक दिखाएँ। ये सब धर्म-प्रन्थ अपीरुवेक

हमारा समाज १५८

हैं ! इस लिए यदि उन को सच मान लिया जाय तो उन में वर्णित पारलेकिक वस्तु-स्थिति शब्द प्रमाण से भी सिद्धान्तभूत सिद्ध नहीं होती—— अन्योन्य व्याघातात !

यदि उन सब को मनुष्य-किल्पत समझकर झूठ माना जाय तब तो वे सिद्धान्तभूत हो ही नहीं सकती—वदतो व्याघातात् ! और यदि उन में से कुछ को सच्चा और कुछ को झूछ मानें तो यह सिद्ध करने के लिए कि अमुक कैसे सच्चा है और अमुक कैसे झूछ है, उनके अपने शब्दों के सिवा और कोई प्रमाण न होने से वे सिद्धान्तभूत नहीं हो सकतीं, कदापि नहीं हो सकतीं—स्वतंत्र प्रमाणभाषात् !!

इस लिए पारलेकिक स्थिति का आज जो वर्णन उपलब्ध है वह प्रत्यक्ष. अनुमान, या शब्द इन में से किसी भी प्रमाण से सिद्ध न होने से सनातन धर्म. त्रिकालाबाधित और अपरिवर्तनीय साय नहीं कहला सकता। वैसे किसी भी विधेय को वैसा सिद्धान्त का स्वरूप प्राप्त होते ही हमारी स्मृतियों में स्थान मिल ही जायगा। परन्तु आज फिर भी वह विषय प्रयोगावस्था में है। आप्तों के और अपीरूषेय प्रन्थों के तद्विषयक विधान सिद्धान्त नहीं हैं, वरुप्तियँ (हाईपाथेसिस) हैं। बहुत ही हुआ तो सत्याभास हैं. सत्य कदापि नहीं। उनके जानने का प्रयत्न आगे होना चाहिए। तथापि यथासंभव इन विषयों की क्लुप्तियों का निर्माण करके यह सिद्ध करने के कारण कि उस स्वर्गीय मृत और अमृत के प्राप्त करने के लिए इतना दीर्घ प्रयत्न करके भी इतनी दिशाओं में उनका पता नहीं चलता और अपने देव-तुल्य अवतारों से अखिल मानव-जाति की गोद को धन्य बनाने के लिए नचिकेता से लेकर नानक तक के पुण्य श्लोकों का और प्रेषितों का, इन श्रुतियों का और इन स्मृतियों का हम मनुष्यों पर जो ऋण है उस से हम कदापि उऋण नहीं हो सकते। इस कृतज्ञ भावना को प्रकट किये बिना हम से आगे का अक्षर लिखा ही नहीं जाता।

4

अब धर्म के अन्तिम दो अर्थों का — आचार और निर्वन्ध का — विवेचन होष रह गवा है। इन दोनों अर्थों के अनुसार 'धर्म'शब्द के लिए 'सनातन' का विशेषण प्रयुक्त हो ही नहीं सकता। मनुष्ण के जो ऐहिक व्यवहार के पारलेकिक जीवन के लिए उपकारक समझे जाते हैं उनके लिए हम 'आचार ' शब्द का प्रयोग करते हैं। अर्थात् जैसा कि ऊपर बतलाया गया, पारलेकिक जीवन के विषय में, अस्तिपक्ष में या नास्तिपक्ष में कोई भी निश्चित सिद्धान्त माल्रम न होने के कारण उसके लिए कौन—सा ऐहिक आचार उपयुक्त होगा यह निश्चित करना असंभव है। हिन्दुओं के ही नहीं, मुस्लिम, ईसाई, पारसी, यहूदी प्रभृति सभी धर्म-प्रन्थों में परलोक की अपेक्षा कर्म-काण्ड की आधार-शिला ही रेत के ढेर पर रखी गई है। 'क्ष' भू हीप है या गाँव है, वन है या वीरान है, पूर्व में है या उत्तर में, है भी या नहीं—इन बातों का ही जहाँ निश्चय नहीं हुआ है, उस 'क्ष' भू में सुखर्ज़्क निवास करने के लिए किस मार्ग से जाना चाहिए और कौन सी खाने—पीने की सामग्री वहाँ काम देगी, इस के सूक्ष्म एवं अपरिवर्तनीय नियम बनाना कितने बडे अनुमान का काम है। इसलिए अमुक ऐहिक आचार से परलोक में अमुक फल मिलता है, यह बतलाने वाले किसी भी नियम को आज भी सनातन धर्म अर्थात् शाश्चत, अपरिवर्तनीय और अवाधित नियम बिलकुल नहीं कहा जा सकता।

अब शेष रहा प्रश्न निर्वन्थों का और मनुष्य-मनुष्य के शिष्टाचार का। यद्यपि इन को भी स्मृतियों में "एष धर्मस्सनातनः" कहा गया है तो भी वे सदा परिवर्तनीय ही होते हैं और होने भी चाहिए। स्मृतियों में भी सत्यादि युगों के सनातन धर्म में से कुछ कि स्त्रिया में त्याज्य माने हैं। बात क्या है है इसी प्रकार बहुत से "एष धर्मः सनातनः" आगे के अध्वायों में आपद्धमें के अनुष्ठुपों से निकाल दिए जाते हैं। बात क्या है है कि विपत्ति या संपत्ति के समय में भी युग-भेद से परिस्थिति-भेद होते ही इन निर्वन्थों का बदलना ही श्रेयस्कर होता है। अर्थात् वे अपरिवर्तनीय, सनातन नहीं हैं, परिवर्तनीय हैं। मनु ने राजधर्म में युद्ध-नीति का जो सनातन धर्म बताया है उस में चतुरक्षदल का विस्तारपूर्वक उल्लेख किया है। परन्तु वहाँ तोपखाने वा वैमानिक दल का नाम-निर्देश तक नहीं है। और यह जो बताया गया है कि सेना के अप्रभाग में शौर सेनी लोगों को रहना चाहिए, वह इस लिए बतलाया गया है कि बहु मनु के युग में हितकर था। इन नियमों को अपरिवर्तनीय सनातन धर्म समझकर यदि हमारे सनातन धर्म संघ आज भी

केक्ल धनुर्धरों को आगे रस कर और आठ बोहोंवाला रथ सजा कर किसी बूरोप के अर्वाचीन महाभारत में शत्रु को कम्पाबमान करने के लिए कृष्ण का पंचजन्य फूँकते हुए चढ़ाई करदें तो पंचजन्य के रहते हुए भी उनको वापस लौटना पहेगा—क्या यह बतलाने की आवश्यकता है ? हिन्दू—सेना के अप्रभाग में जबतक मनु—निर्दिष्ट शौरसेनीय प्रभृति सैनिक थे, तब तक मुसलमान हिन्दुओं को मिट्टी में मिलाते हुए आगे बढ़ते रहे। परन्तु मनुस्मृति में जिनका नाम—प्राम कुछ भी नहीं वे मराठे, सिख और गुरखे जब हिन्दू—सेना के अप्रभाग में हुए, तब उन्हीं मुसलमानों को उसी मिट्टी में मिल जाना पड़ा। भाचार, हुढ़ और निर्वन्ध ये सब मनुष्यों के ऐहिक व्यवहार के नियम हैं। इन को परिस्थित के अनुसार परिवर्तित करते ही रहना चाहिए। जिस परिस्थित में जो आचार या निर्वन्ध मनुष्य के धारण या उदाहरण में सहायक और हितप्रद होगा बही उसका उस परिस्थिति में धर्म, आचार और निर्वन्ध होगा— 'नहि सर्वहिता कश्चिदाचार: सम्प्रवर्तते। तेनैबान्यः प्रभवित सोपरोबाधते पुनः।' (महाभारत, शान्तिपर्व)।

#### सारांश

- जो सृष्टि-नियम विज्ञान के प्रत्यक्षानिष्ठ प्रयोगांत में सर्वधैव अवाधित,
   शास्त्रत, सनातनिसद हो चुके हैं केवल वही सच्चे सनातन धर्म हैं।
- २. हमें पारलेकिक परिस्थिति का प्रयोगसिद्ध ज्ञान बिलकुल हुआ ही नहीं है। इसलिए वह विषय अभी तक प्रयोगावस्था में हैं, यह समझकर उसके विषय में अस्तिरूप या नास्तिरूप कुछ मत बना लेना ठीक नहीं है। उस पार-लेकिक प्रकरण के विषय में तरह तरह की क्टिसिया बतलानेवाले कोई भी धर्म-प्रन्थ अपौरुषेय या ईश्वर-प्रदत्त नहीं हैं, वरन् मनुष्यकृत या मनुष्य-स्फूर्ति हैं। उन क्टितियों को प्रमाणहीन होने के कारण सनातन धर्म, शाश्वत या सरय नहीं कहा जा सकता।
- ३. मनुष्य के सारे ऐहिक व्यवहार, नीति—रीति तथा निर्वन्ध इस संसार में उस के लिए हितप्रद हैं, इस का निश्चय प्रत्यक्षनिष्ठ कसौटी से ही करना चाहिए और उस के बाद ही उन का पालन करना चाहिए। इस 'परिवर्तिनि संसारे ' वे मानवी व्यवहार-धर्म सनातन हो ही नहीं सकते और उन का

होना इष्ट भी नहीं है। महाभारत का कहना ठीक ही है—' अतःप्रत्यक्ष मार्गेण स्यवहार विधि नयेत्।'

यूरोप और अमेरिका में पाँव रखते ही जो शब्द सब से अधिक हमारे कान में पड़ता है वह है "अप टू डेट "अर्थात् "अद्यवत्।" हम यदि वहाँ बूट पालिश की डिबिया खरीदने जायँ तो भी दूकानदार फ़ौरन हम से कहेगा-" महाशय, यही डिबिया लीजिए। " क्यों, यही क्यों ? ऐसा प्रश्न पूछते ही वह उत्तर देगा—"क्योंकि देखिए, यह बिलकुल अप टूडेट हैं।" इसी प्रकार जब हम दरजी के पास जाते हैं, तो वह कोट, कमीज, पतलून, पायजामा लेहंगा आदि का एक एक नमूना दिखा कर उन में से उत्तम और प्राह्म नमूना आगे रख देता है। वह उत्तम और प्राह्म क्यों है, इस के सारे कारण एक शब्द में व्यक्त करने के लिए वह फ़ौरन कहता है—'' यह बिलकुल अप टूडेंट है। " "बिलकुल अदावत् है।" वहाँ प्रत्येक वस्तु अप टू डेट है, अप टू डेट यन्त्र, अप टू डेट पुस्तक, अप टू डेट वेष, अप टू डेट ज्ञान, अद्यवत सुविधाएँ, अर्थात् जो कुछ है वह उन उन पदार्थों में से सर्वोत्कृष्ट प्रकार का है। उनकी कलकी बंदूक की अपेक्षा आज की बंदूक बढ़िया है, कल के विमान की अपेक्षा आज का विमान उत्तम है, कल के ज्ञान की अपेक्षा आज का ज्ञान सरस है। वे परसों लंडन के इस सिरे के कमरे में बैठ कर लण्डन के उस सिरे के कमरे में बैठे हुए मनुष्य से (टेलीफोन द्वारा) बात-चीत करते थे। कल वे उसी लण्डन के उसी कमरे में बैठ कर स्काटलेण्ड के घर में वैटे हए मनध्य से बातचीत करने लगे। और आज लण्डन के उसी कमरे में बैठ कर अमेरिका में बैठे हुए मित्र की ओर मुँह करके प्रातःकाल का बाजार−भाव पूछते **हैं और** फ़ौरन ही मुँह फेर कर बंबई में बैठे हुए दूकानदार को प्रातःकाल ही बतला देते हैं। इस प्रकार उनका आज उनके कल के आगे लगातार दीड़ रहा है। कल पिछड़ रहा है---निकम्मा बन रहा है। आज की यूरोप-अमेरिकन संस्कृति का विशेष नाम है अप ट डेट-अखवत् । परन्तु हमारे हिन्दु राष्ट्र में जो

संस्कृति आज भी हमारी मनोभूमि में अपनी गहरी जडें घुसेड़ कर और तारे जीवन में व्याप्त होकर फैली हुई है उस संस्कृति का मुख्य लक्षण यदि किसी एक शब्द में बतलाया जा सकता है तो वह "अति-स्मृति-प्राणोक्त "है। यह अध्यवत्-अप द्व डेट-के बिल्कुल उलट है। यदि आप किसी यूरोपियन से पूछेंगे कि अमुक वस्तु, प्रथा, प्रन्थ, ज्ञान या पद्धति सर्वोत्कृष्ट क्यों है, तो वह फौरन एक शब्द में उत्तर देगा—" क्यों कि वह अप टूडेट है। " इस के विपरीत कौन ज्ञान, यंत्र, प्रथा, प्रंथ, प्रणाली, सुधार या परिवर्तन प्राह्म या अप्राह्म, योग्य या अयोग्य है, इसका निर्णय करनेके लिए हम यह बिलकुल नहीं सोचते कि वर्तमान काल में वह उपयुक्त और प्रगतिकारक है या नहीं-पहले की अपेक्षा बढ़िया है या नहीं। हम सब से पहले जो बात देखते और जिस पर विचार करते हैं वह यह होती है कि क्या वह श्रुति-स्मृति-पुराणोक्त है या नहीं। हमारी संस्कृति का अत्यन्त लज्जास्पद भूषण, जिस पर हम मिथ्या गर्व करते हैं, यह है कि गत दस पाँच सहस्र वर्षों में सामाजिक, राजनीतिक या धार्मिक विधि-निषेध या कौशल में हम इंच भर भी आगे नहीं बढे। अमे-रिका में जहाँ भी देखों यही विचार किया जा रहा है कि मैं कल की अपेक्षा आज आगे बढ़ा हूँ कि नहीं: सदा कुछ न कुछ अधिक सीख कर अधिक सयाना हो रहा हूँ या नहीं; बाप से बेटा सवाया निकला है कि नहीं। इधर हमारी अवस्था यह है कि ताजा कल का तो कहना ही क्या, वैदिक कल की अपेक्षा भी आगे नहीं बढ़े। गत पाँच सहस्र वर्षों में अधिक सयाने नहीं बने। बस इसी पर अभिमान किया जा रहा है। हमें सदा यही भय लगा रहता है कि जो बात मेरे पिता को ज्ञात नहीं थी, जिसे वे नहीं समझ सके थे यदि वही मैं जान गया तो फिर मेरे पिता का पितृत्व ही क्या रहा। हमारी प्रतिज्ञा यह होती है कि हमारे पूर्वज त्रिकाल ज्ञानी थे। जिस बात का ज्ञान उन को नहीं था उस को मैं जानता हैं. यह मानने या वैसा कुछ सीखने का अर्थ है उन की उस त्रिकालाबाधित ज्ञानमत्ता का अपमान । इस लिए हमारे हाथों वैसा पाप तो नहीं हो रहा, जो वे जानते न थे वह मैं जानने तो नहीं लग गया, बस बही हमें चिन्ता है। वैदिक काल में जिस बैल गाड़ी में बैठ कर हमारी संस्कृति चल रही भी उसी बैल-गाड़ी में बैठ कर इस आग-गाड़ी के युग में भी र र र र करती हुई चल रही है।

कोई काम अच्छा है या बुरा, द्वितकर है या अद्वितकर, इसका हम कुछ भी विचार नहीं करते। केवल "एष धर्मः समातनः" (वह सनातन धर्म है) की राजमुद्रा लगने से ही हम उसे आचरणीय मामने लगते हैं। पुराने को छोड़ना नहीं और नये को अपमाना नहीं चाहिए, बस बही सरकारी छाप सब जगह लगा दी गई है। स्पर्श-बंदी, रोटी-बंदी, बेटी-बंदी और व्यवसाय-बंदी आदि जिन सामाजिक प्रथाओं ने आज हिन्दू समाज को कुचल दिया है, उन प्रथाओं का अन्त करने का प्रश्न उत्पन्न होते ही फिर हम पूंछने लगते हैं कि इन के विषय में शास्त्राज्ञा क्या है।

# सोलहवाँ परिच्छेद

## हिन्दुओं के लिए जीवन और मृत्यु का प्रश्न

विज्ञानिकों ने सजीव प्रणी के जो लक्षण माने हैं उन में प्रधान लक्षण यह है कि सजीव जन्तु भोजन को पचा कर अपने शरीर का अंग बना लेताहै और बाह्य सुख-दु:ख का अनुभव करता है। जब किसी जन्तु में खाद्य को पचा कर हाड-मांस में परिणत करने की शक्ति नहीं रह जाती और वह बाह्य सुख-दु:ख का अनुभव करने में असमर्थ हो जाता है तब हम उसे निर्जीव या मृत कहने लगते हैं। जो बात व्यक्ति की है वही समाज की है। जो समाज दूसरे लोगों को अपने में पचा नहीं सकता, जो पराए को अपना नहीं बना सकता, जो अपनी हानि-लाभ के प्रति उदासीन है, वह अधिक काल तक संसार में जीता नहीं रह सकता । उसका दिन पर दिन क्षीण होकर नष्ट हो जाना अवस्यम्भावी है। इस लक्षण की कसौटी पर जब हम हिन्दू समाज को परख कर देखते हैं तब हमें घोर निराशा होने लगती है। उन की संख्या दिन पर दिन कम होती जा रही है। इस का मुख्य कारण हिन्दुओं की वही अतिरिक्त पवित्रता की भावना है जिस का उल्लेख श्रीरामचन्द्र और सीता के संबंध में पहले हो चुका हैं। इस आवश्यकता से अधिक या फा़लतू पवित्रता की भावना से समाज को होने वाली हानि को हिन्दू-स्मृतिकारों ने न समझा हो, और उसे समझ कर उस का प्रतिकार करने का यहन न किया हो, सो बात नहीं। स्मृतियों में अनेक ऐसी ब्यवस्थाएँ मिलती हैं जिन में बलात् अष्ट की गई वा उठा कर ले जाई गई ह्नी को विलकुल निर्दोष और पवित्र माना गया है। पराशर स्मृति कहती है—

> अदुष्टा सन्तता धारा बातोव्ध्तास रेणवः । स्त्रियो वृद्धाश्च बास्त्राश्च न दुष्यंति कदाचन् ।

अर्थात्—बहता हुआ जल अपवित्र नहीं होता और न ही बायुसे उड़ती हुई धूलि के कण। क्षियां चाहे बूढ़ी हों और चाहे कुमारी, कभी भी श्रष्ट नहीं होती।

### फिर-यथाभूमिस्तथा नारी तस्मात्तां नतु दुषयेत्।

अर्थात — पृथ्वी और नारी दोनों समान हैं। इस लिए उन को दूषित न करे।
अत्रिष्ट्रीहता (२०१-२०२) कहती है कि जिस ली को किसी विधर्मी ने एक बार श्रष्ट कर दिया हो वह प्रजापत्य ब्रत से और ऋतुस्नान से शुद्ध हो जाती है। देवल स्मृति (४७) का मत है कि जिस ली पर बलात्कार किया गया है बदि उसे नर्भ नहीं रहा तो वह तीन रात में शुद्ध हो जाती है। बिधर्मी से इच्छा पूर्वक वा अनिच्छा पूर्वक गर्भ रह भी जाय तो भी कृच्छ सान्तपन और घृतसेक से ली की शुद्ध हो जाती है (४८-४९)। अप्रिपुराण का मत है कि ऋतुमति होते ही ली शुद्ध हो जाती है (१६५।६-७)

गौतम की पश्नि अहल्या की कथा कई जगहों में कई तरह से लिखी मिलती है। पर जैसी स्त्राभाविक वह महाभारत के शान्तिपर्व में दी गई है वैसी दूसरी जगह नहीं। शान्तिपर्व में गौतम के अभिशाप से अहल्या का पत्थर बन जाना और रामचन्द्र के चरण स्पर्श से उसका फिर जी उठना जैसी अप्रकृतिक बात कोई नहीं। वहाँ केवल इतना ही कहा है कि अपनी स्त्री अहल्या को व्यभिचार में लिप्त देख गौतम ने अपने पुत्र विरकारी को उसे मार डालने का आदेश किया। पर चिरकारी ने सोचा कि पति ही स्त्री का रक्षक होता है, इस लिए स्त्री के चरित्र के बिगड़ने का दायिख भी पति का ही है। यह सोच उसने माता को मारा नहीं। इस के कुछ काल उपरान्त जब गौतम का क्रोध शान्त हुआ तो उन्हें अपने बिना विचारे दिए हुए आदेश पर पश्चात्ताप हुआ। पर जब वे अपने तप के स्थान से लीटे और देखा कि अहल्या जीती है तो उन्हें बहुत सन्तोष हुआं। चिरकारी का कथन है कि स्त्री अपराध नहीं करती, अपराथ पुरुष करता है। यदि आज के हिन्दू होते तो अहल्या को और उस की स्वीकार करनेवाले उस के पति गौतम दोनों को वहिष्कृत कर देते। पर तक्ष्मलीन हिन्द्-समाज ने वैसा कुछ नहीं किया । खेद है कि आज के हिन्दुओं ने डफ्स्लिखित शास्त्राज्ञाओं पर आँखें बंद कर ठी हैं, और गीतम के अहल्या-स्वीवार को भूला कर केवल राम का सीता-त्याग ही स्मरण रक्खा है।

बहुत से पश्चितों का मत है कि वैदिक युग में, वरन् सूत्र युग में भी अमुक जाति के हाथ का खाना बाहिए और अमुक के हाथ का नहीं खाना चाहिए, ऐसा कोई प्रतिबंध न था (The Evolution of Castes, by Sham Shastri, p. 6.) सब लोग एक दूसरे के हाथ का खाते-पीते थे। पर बाद को अतिरिक्त पवित्रता का झूठा भाव ज्यों ज्यों प्रचण्ड होता गया त्यों त्यों ब्याह—शादी और खान-पान के बंधन कडे होते गये। लड़कियों को पढ़ाने और बुवावस्था तक अविवाहित रखने का निषेध कर दिया गया, ताकि कहीं पढ़—लिख कर युवावस्था में वे किसी दूसरी जाति के युवक से विवाह कर के वर्णसंकर सन्तान न उत्पन्न करने लगें। इस अतिरिक्त पवित्रता की रक्षा के लिए ब्याह—शादी और खान—पान पर जो कडे प्रतिबंध लगाए गये, उन का फल बा कुफल क्या हुआ, इस का पता पाठकों को आगे दी हुई ऐतिहासिक और सच्ची घटनाओं से लग सकेगा।

- 9. बंगाल के टिपरा जिले में माहीपाल या मछली बेचनेबाले मुसलमान रहते हैं। पहले ये हिन्दू कैवर्त थे। कहते हैं, एक समय इन के निकटवर्ती एक गांव में बहुत ज़ोर का हैजा फैला। उस से वहाँ के सब लोग मर गये। केवल एक छोटा—सा बालक बच रहा। उस बालक पर एक कैवर्त श्री को दया आई। उस ने बालक को लेकर पाल लिया। वह गांव मुसलमान जुलाहों का था। जब बह लड़का कुछ बड़ा हुआ तो चर्चा होनी लगी कि वह तो मुसलमान का लड़का है। इस लिए जिस श्री ने उसे पाला है और जो लोग उस श्री के साथ खान-पान करते रहे हैं, वे सब धर्मश्रष्ट हैं, वे सब मुसलमान हैं। कैवर्तों ने समाज के नेताओं की बहुतेरी अनुनय-विनयकी, क्षमा मांगी, पर उन की एक न सुनी गई। उनको हिन्दू समाज से ढकेल कर बाहर निकाल दिया गया। वे कुछ दिन तक प्रतीक्षा में रहें कि अब भी उन्हें हिन्दू-समाज दुबारा अपनी गोद में ले लेगा। पर उन को हताश होना पड़ा। फलतः आज वे कटर मुसलमान हैं \*
- २. ढाका (बंगाल) में एक लंबा-ऊँचा, हष्ट-पुष्ठ, बाँका ब्राह्मण कुमार नित्य ब्रह्मपुत्र नदी में स्नान करने जाया करता था। उसका मार्ग ढाका के नवाब के महल के निकट से होकर जाता था। नवाब की एकलौती बेटी झरोखें में से उसे नित्य जाते देखती थी। नवाब-निद्दिनी का ब्राह्मण-कुमार पर प्रेम हो गया। उसने अपने पिता से कहा। पिताने लड़के को बुला कर अपनी बेटी से विवाह करने को कहा। पर ब्राह्मण कुमार ने एक मुसलमान बुक्ती के साथ

<sup>\* &</sup>quot; मारत वर्ष में जाति-भेद, " पृष्ठ १८५

निवाह करने से इंकार कर दिया। इस पर नवाब ने अपनी बेटी को हिन्दू हो जाने की अनुमति दे दी। पर रूढ़िवादी पण्डितों ने कहा कि किसी मुस्लिम को हिन्दू बनाने की भी आज्ञा शास्त्र में नहीं। तब नवाब ने लड़के को मुसलमान हो जाने के लिए कहा। पर उसने इंकार कर दिया, इस पर कोध में आकर नवाब ने लड़के का वध कर डालने की आज्ञा दे दी।

ब्राह्मण कुमार व्यस्थल में गर्दन झुकाए खड़ा है। उस के मुण्ड को रुण्ड से अलग कर डालने के लिए विधिक की खड़ उठ चुकी है। इतने में नवाब-निन्दिनी लड़ खड़ाती हुई कुमार के सामने आकर खड़ी हो जाती है। वह विधिक से कहती है—इनका नहीं, मेरा वध करो; मैं अपने को प्रियतम के चरणों में बिलदान करूँगी। यह देख ब्राह्मण-कुमार का हृदय द्रवित हो जाता है। उसे मुसलमान नवाब की पुत्री और एक हिन्दू कन्या में गुणोंकी दृष्टि से कोई अन्तर नहीं दीखता। वह उसे हृदय से प्रहण कर लेता है और विवाह करने के लिए सहमत हो जाता है। इस पर उसे छोड़ दिया जाता है।

युवक ने अब अपने पिता से और पण्डे-पुरोहितों से नवाब-निन्दनी को हिन्दू बना लेने की प्रार्थना की। पर सब ने यह कह कर इंकार कर दिया कि धर्म-शास्त्र इसकी आज्ञा नहीं देता। तब वह युवक और युवती दोनों पुरी में पहुँचे। उन्होंने निश्वय किया कि अपने हदयोंकी पवित्रता की साक्षी देकर हम जगन्नाथजी के चरणोंमें विवाह-बंधन में बंध जायँगे। पर पण्डों ने उन्हें जगन्नाथ के दर्शन न करने दिए। उन्हों ने लातें और धूँसे मार कर दोनों को निकाल दिया। इस पर युवक में प्रतिहिंसा की आग मड़क उठी। वह मुसलमान बन गया और उसने संपूर्ण बंग देश को मुसलमान बना डालने का बीड़ा उद्यया। इति-हास में वह "काला पहाड़ " के नाम से प्रसिद्ध है। (राष्ट्र-मीमांसा-लेखक सावकार, संपादक—नाथराम शुक्ल, जबलपुर पृ. १११–११६)

उपर्युक्त "काले पहाड़" के सदश पंजाब में भी एक "काका मिहिर" हो गया है। ब्राह्मणों ने उस के साथ अन्याय किया था। उसे वह जन्मभर न भूल सका और बदला लेता रहा। उस का हिन्दू नाम जबमल था। उस की कब के निकट ब्राह्मणों को जाने की आज्ञा नहीं। (Glossary, Punjab & N. W. P. Vol. III p. 425)

- ३. जिन को आज 'मलकाने ' मुसलमान कहा जाता है, वे पहले हिन्दू राजपूत थे। वे हिन्दू धर्म की रक्षा के लिए मुसलमानों से लड़ रहे थे। इतने में किसी ने झूठी अफ़वाह उड़ादी कि शत्रु ने मलकानों के कुओं में गोमांस फॅक दिया है। वस इतने पर ही, बिना किसी प्रकार की जाँच-पड़ताल किए, उनको मुसलमान विघोषित कर दिया गया। मलकानों ने हिन्दू-समाज में रहने का बहुतेरा प्रयत्न किया। पर उन की एक न चली। अन्त में वे सब मुसलमान हो गये।
- ४. तेरहवीं शताब्दी की बात है, रतनजू नामक एक छोटी अवस्था का लडका काश्मीर की उपस्थका में आया। किसी प्रकार राजा सहदेव की राजसभा में उस का प्रवेश हो गया और वह एक ऊँचे पद पर पहुँच गया। उसका अपना कोई धर्म और राष्ट्र न था। मौलाना मुहम्मद काज्म मुरादाबादी अपने इतिहास में लिखते हैं कि रतनजू हिन्दू धर्म पर बड़ा प्रेम रखता था, वह उसे प्रहण करना चाहता था। पर हिन्दू उसे अपने समाज में लेने को सम्मत न थे। वह प्रति दिन एक पण्डित से गीता की कथा सुना करता था। एक दिन पण्डित ने गीता के १८ वें अध्याय के ४७ वें ख़ोक की व्याख्या करते हुए कहा कि अपना धर्म चाहे विगुण भी हो तो भी उसे छोड़कर दूसरे का अच्छा धर्म प्रहण करना भयावह है। इस पर रतनजू ने पूछा, क्या मैं आपका धर्म प्रहण नहीं कर सकता ? पण्डित ने कहा—" बिलकुल नहीं "। इस उत्तर से हताश होकर रतनजू ने निश्चय किया कि कल सवेरे जो भी व्यक्ति मुझे सब से पहले दृष्टि-गोचर होगा, में उसीका धर्म प्रहण कर लूँगा। उस के इस निश्चय का ज्ञान बुलबुल शाह नामक एक मुसलमान फुकीर को भी हो गया। दूसरे दिन सबेरे तड़के वह लोटा लिए रतनजू के महल के नीचे पहुँचा। उसे देख, रतनजू उसके निकट पहुँचा और बोला-
  - " क्या आप मुझे अपने धर्म में ले सकते हैं ? "
- " इस्लाम का द्वार मनुष्य-मात्र के लिए खुला है। एक प्रमुख राजाधिकारी मेरा धर्म-बंधु बनना चाहता है, इस से बढ़कर प्रसन्नता की बात मेरे लिए क्या हो सकती हैं? बुलबुल शाहने उत्तर दिया।

इस पर वह मुसलमान हो गवा। और उसने इस्लाम का ख्व प्रवार किया। उसके पुत्र शाह मीर ने राजसिंहासन पर अधिकार कर के राजा महदेव के पुत्र की रानी कोना को बलात् घर में डाल लिया। पर रानीने पेटमें छुरा भोंक कर आत्महत्या करली। कहते हैं, जिन काइमीरी पण्डितों ने मुसलमान बनने से इंकार किया उनको रतनज् और शाह मीर ने बोरियों में बंद कर के झेलम नदी में डुबा दिया। श्रीनगर में जहाँ ये लोग डुबाए गये थे, वह स्थान अब तक भी '' वट मज़ार '' के नाम से प्रसिद्ध है।

बह तो कुछ पुरानी बातें हैं। अब ताज़ा घटनाएँ सुनिए—

 कुछ वर्ष की बात है, उसका (पंजाब) के निकटवर्ती एक गाँव का निवासी परशुराम नाम का एक ब्राह्मण मुसलमान हो गया। कुछ काल के उपरान्त लाहौर ( वच्छो वाली ) भार्य समाज में उसका मुंडन करके उसे पुनः हिन्दू बना लिया गया। उसकी दो कन्याएँ थीं। उनको कन्या-महा विद्यालय, जालन्थर में भरती करा दिया गया। परशुराम भी वैदिक पाठशाला, गुजरावाला में शिक्षा पाने लगा। परन्तु उसकी स्त्री को संभालने का कोई प्रबंध न हो सका। उसके लिए किसी हिन्दू मुद्दले में जगह न मिल सकी, जहाँ आर्य समाजी अथवा हिन्दू लियाँ उसका स्वागत करने वाली हों। उस को आर्य समाज मन्दिर के निकट एक मुस्लिम मुहल्ले में मकान ले दिया गया। परशुराम पाठशाला में पाँच छः घंटे पढ़ कर रात को घर आता था। परन्तु उसकी स्त्री की शिक्षा-दीक्षा का कोई प्रबंध न था। एक दिन उस की स्त्री गुजराँवाला—गुरुकुल में गई। वहाँ उसे काँसे के वर्तन में पानी न दिया गया, उस से दूराव किया गया। इस बीच में उसका लड़का मर गया। उस के साथ समवेदना प्रकट करने के लिए मुहल्ले की मुसलमान स्त्रियाँ तो आईं परन्तु कोई हिन्दू स्त्री उस के पास तक न फटकी। इस से उसे बहुत रंज हुआ। उन्हीं दिनों उस के बच्चा होनेवाला था। हिन्दू और आर्यसमाजी स्त्रियों का ऐसा रूखा व्यवहार देख कर वह पति से बोली-- "तुम चाहे हिन्दू रहना चाहते हो तो बेशक रहो, परन्तु मैं तो हिन्दू रह कर अपनी मिट्टी ख्राब नहीं करना चाहती।" परशुराम ने विवश होकर अपनी दोनों लड़कियाँ जालंधर से वापस बुलालीं और अपने गाँव में जाकर पुनः मुसलमान हो गया।

६. शेखुपुरा जिले के अन्तर्गत शाहकोट नामक स्थान के निकट चक नम्बर १८२ नाम का एक छोटा सा गाँव है। वहाँ मुहम्मद लक्खा नाम का एक सम्पन्न मुसलमान रहता था। वह अपने मित्र आत्मा सिंह के उपदेश और संगति से सिक्ख बन गया। उसके दो लड़िक्याँ और एक लड़का था। जब विवाह का समय आया तब उस प्रदेश का कोई हिन्दू— सिख उसकी लड़िक्यों को लेने के लिए तैयार न हुआ। परन्तु आसा सिंह ने दोड़—घूप करके किसी दूसरे प्रदेश के दो हिन्दुओं के साथ उनका विवाह करा दिया। कुछ कालके उपरान्त उसका लड़का भी विवाह—योग्य हुआ। अब उसने आत्मासिंह से उसके विवाह के लिए कहा। परन्तु लाख यत्न करने पर भी उसके लड़के के लिए हिन्दू अथवा सिख लड़की न मिल सकी। आत्मासिंह के अपने परिवार में विवाह—योग्य लड़िक्याँ थीं। मुहम्मद लक्खा ने उस से कहा कि उन में से एक मेरे लड़के के लिए दे दो। परंतु आत्मासिंह को साहस न हुआ। वह घवरा गया। इस से मुहम्मद लक्खा के हृदय पर बड़ी चोट लगी। उसने अपनी दोनों लड़िकयाँ सुसराल से बुलालों और सारे का सारा परिवार पुन: मुसलमान हो गया। मुहम्मद लक्खा का वह पुत्र, जिसका नाम शाह मुहम्मद है, आज कल कहीं तहसीलदार है।

- ७. उज्जैन में गौस अली नाम के एक सज्जन थे। वे नज्रअली मिल्स में मैनेजर थे। जन्म से मुसलमान होने और इस्लामी नाम रखने पर भी वे विश्वास से आर्य समाजी थे। बीस-पच्चीस वर्ष तक वे अपने खर्च से आर्य समाजी थे। बीस-पच्चीस वर्ष तक वे अपने खर्च से आर्य समाज के वार्षिकोत्सव कराते रहे। अपनी लड़की, शान्ता, उन्हों ने कन्या-महाविद्यालय, जालन्थर में और लड़के शायद हिन्दू विश्वविद्यालय में पढ़ाए थे। इतने पक्के आर्य समाजी को जब सन्तान की व्याद-शादी का अक्सर आया तब हिन्दुओं में उन को न लड़िकयाँ मिल सर्की और न लड़का। विवश होकर उन के दोनों लड़कों, जाकर अली और अब्दुस्सत्तार, को मुसलमानों में विवाह करना पड़ा। लड़की ने डाक्टर बन जाने पर भी शायद अभी तक विवाह नहीं किया है।
- ८. जिस वर्ष मोलाना मुहम्मद भली और शोकत अली को माता का देहान्त हुआ उसी वर्ष की बात है। श्री भाई परमानन्दजी मोलाना मुहम्मद अली के पास समवेदना प्रकट करने गये। उस समय बात-चीत में मोलाना मुहम्मद अलीने श्री भाईजी से कहा कि आप लोग व्यर्थ ही "शुद्धि" और "अछूतोद्धार" का रोडा अटकाकर इस्लाम की प्रगति को रोकना चाहते हैं। इस में आप को कभी सफलता नहीं हो सकती। भाईजी ने पूछा, क्यों? मोलानाने उत्तर

दिवा—देखिए, यह भिंह्गिन जा रही है। मैं इसे मुसलमान बनाकर आज ही बेगम मुहम्मद अली बना सकता हूँ। क्या आप में या मालवीयजी में यह साहस है ? मैं किसी भी हिन्दू को मुसलमान बना कर आज ही अपनी लड़की दे सकता हूँ। क्या कोई हिन्दू नेता ऐसा कर सकता है ? मैं आज 'शुद्ध ' होता हूँ। क्या कोई मेरी स्थित का हिन्दू नेता मेरे लड़के को लड़की देगा ? यदि नहीं तो फिर आप 'शुद्ध ' और 'अल्लूतोद्धार ' का ढोंग रच कर इस्लाम के मार्ग में रोड़ा क्यों अटका रहे हैं।

९. कुछ वर्ष की बात है, ज्वालापुर (हरिद्वार) में एक मौलवी साहब और आर्य समाज के उपदेशक श्री॰ मुरारीलालजी का वाद-विवाद हुआ था। मौलवी साहब इस्लाम को सर्वोत्तम धर्म बताते थे और मुरारीलालजी वैदिक धर्म को। मौलवी महाशय उपदेशक महाशय की युक्तियों की ताब न ला सके। जनता में उन पर ताली पिट गई। तब मौलवी महाशय ने अपना अमोघअस्त्र निकाला। उन्होंने कहा, पण्डित महाशय! आप कहते हैं, वैदिक धर्म सच्चा है और मैं कहता हूँ इस्लाम । लीजिए इस का निर्णय अभी हो जाता है। मैं वैदिक धर्म को अच्छा समझकर इस्लाम को छोड्ता हूँ। मेरे लड्कियाँ हैं और लड्का भी। मेरे लड्के को आप अपनी लड्को दीजिए और मेरी लड्कियों के लिए योग्य हिन्दू वर हूँढ़ दीजिए। मैं विवाह करने को तैयार हूँ। बोलिए, आप तैयार हैं ? उपदेशक महाशय पर वज्रपात हो गया। वे सन्न से रह गये। पाँच मिनट तक उन से कुछ भी उत्तर न बन पड़ा। तब मौलवी महाशय ने ललकार कर कहा-पण्डित महाशय! आप क्या इसी बिरते पर वैदिक कर्म को सच्चा और सर्वोत्तम कह रहे थे ? आप आइए इस्लाम में । आप अपनी लड़की भी न दीजिए। मेरी लडकी आप के लडके के लिए उपस्थित है। बस उपदेशक महाशव की सारी विजय एक क्षण में पराजय में परिणत हो गई।

१०. सुना है, नवाब छतारी ने भी किसी समय हिन्दू बनने की इच्छा प्रकट की थी। उन की शर्त यह थी कि मेरी लड़की और लड़के के विवाह के लिए मेरे जैसे ही किसी तालुकेदारों का लड़का और लड़की मिलनी चाहिए। खेद है, हिन्दू उन की इच्छाप्ति में असमर्थ रहे। नवाब छतारी के पूर्वज हिन्दू राजपूत थे। कहते हैं, इन के परिवार में जिस लड़की का पहले ही पहला मुस्लिम-प्रथानुसार अपने निकृट-संबंधी से विवाह हुआ था, उसने आत्मग्लानि के कारण आत्म-हृत्या कर ली थी।

मोलाना मुहम्मद अली कुरेशी-शान्ति स्वरूपजी, अब्दुल गफ़्रू-धर्मापाल बी० ए०, मोलाना गुलाम हैदर-महाशय सत्यदेवजी, मोलवी अब्दुल कबीर-महाशय धर्मवीरजी, असगारी बेगम-शान्ति देवी जी और पवासों शिक्षित 'शुद्ध' किये गये सज्जनों, यहां तक कि महर्षि दयानन्द के करकमलों द्वारा शुद्ध किये गये, देहरादून के श्री अलखधारी जी और उनकी सन्तान की कैसी दुर्गति हुई है और आर्य समाजियों ने इन मामलों में अपनी कैसी कायरता तथा निःसारता बताई है, यहां उसका उल्लेख व्यर्थ है। उस सब को सुविज्ञ पाठक भली भांति जाने हैं क्योंकि यह सब ताजा ही घटनायें हैं।

ऊपर लिखी घटनाओं को पढ़ कर किस हिन्दू के हृदय पर चोट न लगेगी और कौन हिन्दू न चाहेगा कि हमारे समाज में भी विधर्मियों को पचाने की शक्ति हो। परन्तु विचार-पूर्वक देखने से पता लगेगा कि हिन्दू चाहें भी तो वे विधर्मियों को आत्मसात् नहीं कर सकते। इस का कारण उन की सदोष समाज-रचना है। ऊँच-नीच मूलक वर्ण-व्यवस्था को मानते हुए हम किसी भी अहिन्दू को हिन्दू नहीं बना सकते। जाति-भेद के कारण प्रत्येक हिन्द अपनी ही जाति के संकीर्ण क्षेत्र के भीतर ब्याह-शादी करता है। जो पठान, मुग्ल, अंगरेज, बहुदी, जापानी हिन्दू बनना चाहेगा हिन्दुओं की कोई भी जाति उसे अपने में लेने को तैयार न होगी। इस लिए वह हिन्दू-समाज में न रह सकेगा। भीलों, गोंडों, सन्थालों और कोलों को भारत में रहते सहस्रों वर्ष हो गये। परन्तु हिन्दू उन्हें अपने समाज का अंग न बना सके। वे आज तक भी जंगली अवस्था में ही हैं। जब तक ईसाई और मुसलमान इस देश में नहीं आए थे तब तक इन भील-गोंडों की ओर से हिन्दुओं को कोई भय नहीं था। परन्तु जब से इस्लाम और ईसाई मत ने अपना जाल इन लोगों में. फैलाना आरम्भ किया है तब से वही भील-गोंड हिन्दुओं के लिए भव का कारण बनने लगे हैं। जो इस्लाम सब मोमिनों को भाई समझता है उसका सामना जन्ममूलक ऊंच-नीच वाला हिन्दू-समाज कैसे कर सकता है ? नवीं चाताब्दी तक काबुल में भी पालवंश के हिन्दू राजा राज्य करते थे। पर आज अमतसर से आगे भी कोई हिन्दू मुक्किल से मिलेगा । हिन्दुओं के इस दिन पर

दिन घटने और पीछे हटने का प्रधान कारण इन की अतिरिक्त पावित्य— भावना—मूलक जात—पात ही हैं। हिन्दुस्थान और पाकिस्तान का बँटवारा हो जाने के बाद सहस्रों नहीं लाखों मुसलमान पूर्व पंजाब से पाकिस्तान जाना नहीं बाहते थे। वे रो रो कर कहते थे कि हमें हिन्दू बनालो; हम अपनी आवास—भूमि छोड़कर जाना नहीं चाहते; वहाँ की रूखी—सूखी रोटी हमें उस अज्ञात प्रदेश पाकिस्तान की चुपड़ी रोटी से कहीं अच्छी हैं; हमारे पूर्वज भी कभी ऐसे ही राज विष्लव के समय में मुसलमान हुए थे; अब इस राज विष्लव में हमें पुनः हिन्दू बनालो। पर हिन्दू उन्हें लेने को तैयार न हुए। अपनी असमर्थता को स्पष्ट स्वीकार न कर के हिन्दू बहाना यह करते थे कि ये मुसलमान शुद्ध हदय से हिन्दू नहीं बन रहे हैं। मैंने इन भोले भाइयों को बहुतेरा समझाया कि पाकिस्तान में हमारे जो हिन्दू मुसलमान बने हैं क्या वे शुद्ध हदय से बने हैं; ये लोग इस समय चाहे शुद्ध हदय से हिन्दू धर्म को प्रहण न भी कर रहे हों, पर इन की अगली पीढ़ी तो बिलकुल भूल जायगी कि हमारे पूर्वज कभी मुसलमान थे।

किसी दूसरे मनुष्य को अपने समाज का अंग बनाने के लिए उस के साथ रोटी—बेटी—ब्यवहार का होना आवश्यक हैं। जिसके साथ आप खान—पान और व्याह—शादी नहीं कर सकते वह कभी भी आपका रक्त—मांस नहीं बन सकता। यही कारण है कि हिन्दू बहु संख्यक दीखने पर भी अगणित अल्प मतों का असंगठित समूह हैं। केवल संख्या में बहुत अधिक होने से कुछ लाभ नहीं। लाभ तभी है जब उस समाज में संगठन भी हो। बहुधा देखा जाता है कि थोडे से संगठित व्यक्ति भी भारी भारी असंगठित भीड़ों को मार कर भगा देते हैं। हिन्दुओं के संगठन में सब से बड़ी बाघा जात—पात ही है। इसके कारण हिन्दू समाज नारङ्गी की भाति जपर से एक दीखने पर भी भीतर से उसकी फाँकों के सहश पृथक् प्रथक् जातियाँ हैं। इन बहुसंख्यक जातियों और उपजातियों का आपस में खान-पान और व्याह—शादी की दृष्ट से उतना ही संबंध है जितना चिड़िबा—घर के पशु—पक्षियों का आपस में होता है।

इस में संदेह नहीं कि हिन्दू धर्म किसी समय मिश्नरी धर्म रहा है, अर्थात् वह अहिन्दुओं को अपने में पचाता रहा है। वेसनगर में प्राप्त शिलालेख से पता लगता है कि तक्षशिला-वासी दिवम के पुत्र ग्रीक राजा हेलियोडोरस ने भागवत

बन कर गरुड्ध्वज बनवाई थी। कनिष्क और हुविष्क आदि राजा विदेशी थे। वे सब हिन्दू समाज में घुलमिल गये थे। काडवाइसस शैव या परम माहेस्वर बन गया था। ये तरुकवंशीय राजा थे। इन्हों ने शुपूल आदि देशों में मठ-बैर्य आदि बनवाए थे ( राज-तरिङ्गणी १।१७० ) श्रीनगर के राजा मिहिरकुल ने मिहिरेश्वर महादेव की स्थापना की थी। नहपान का जमाई उषवदात दूसरी शताब्दी के आरम्भ में बड़ा धर्मी राजा था। इस प्रकार शक, हुण, यवन, कोची, मीना आदि लोगों के दल भारत में आकर हिन्दू बनते रहे हैं। राजपूत और जाट लोग भी बाहर से ही आए हुए हैं। परन्तु इस संबंध में एक बात स्मरण रखनी होगी। ये विदेशी दल के दल आए और हिन्दू-संस्कृति की प्रहण कर अलग अलग जातियों के रूप में रहने लगे । इन को यहाँ के पुराने अधिवा-सियों के साथ खान-पान और ज्याह-शादी आदि सामाजिक संबंध स्थापित करने की आवश्यकता नहीं हुई। वे आपस में ही बेटी-व्यवहार कर छेते थे। उन के बाद जब थोडे थोडे लोग-अकेले दुकेले व्यक्ति-हिन्द्-समाज में सम्मिलित होने के इच्छुक हुए तो हिन्दू-समाज रूपी विशाल भवन की छोटी-छोटी कोठरियों-जातियों-उपजातियों-में उन को कोई स्थान नहीं मिल सका। सब कहीं "प्रवेश वर्जित " का ही साइन बोर्ड लगा मिला। इस लिए बाहर से आनेवाले लोगों के लिए हिन्दू-समाज का द्वार बंद हो गया। हाँ, अतिरिक्त पवित्रता की भावना ने हिन्दू-समाज रूपी कुण्ड में जो छेद कर रक्खा है उस में से टपक टपक कर हिन्दू नर-नारियाँ दूसरे समाजों में बराबर जा रही हैं। आज हिन्दुस्थान और पाकिस्तान में जो दस करोड़ के लगभग मुसलमान हैं वे सब अरब, ईरान या तुरिकस्तान से आए हुए मुसल-मानों की सन्तान नहीं। उन में १०० पीछे ९५ से भी अधिक हिन्दुओं से मुसलमान बने नर-नारियों के ही वंशज हैं। मलकाने राजपूत, मूलेजाट, मेव, बोहरी, मेमन, खोजिए, इस्वादि लोग पहले सब हिन्दू थे।

जबतक हिन्दू जाति-भेद को नहीं छोड़ते तबतक न केवल यही कि उनका आपस में संगठन नहीं होगा, वरन् हिन्दू-मुस्लिम फ़िसाद भी कभी बंद न होंगे। इसका एक विशेष कारण है। समाज-शास्त्र का एक नियम है कि एक -देश में रहनेवाले दो मनुष्य-समूह वदि आपस में खान-पान और व्याह-शादी करने से इंकार करते हैं तो उन में एक दूसरे को ऊँच नीज समझने का

द्षित भाव अवस्य उत्पन्न हो जाता है। उसका अनिवार्य परिणाण परस्पर का विद्वेष, ईर्ध्या और वैमनस्य होता है। जिन लोगों में आपस में खान-पान और व्याह-शादी होती है उनमें यदि लड़ाई झगड़ा होता है तो वह कुछ काल के उपरान्त शान्त हो जाता है। भाई-भाई, पति-पत्नी, हिन्द्-सिख, अँगरेज-जर्मन के झगड़े और फिसाद वर्ष, दो वर्ष, दस वर्ष रह कर अन्त में शान्त हो जाते हैं। कारण यह कि उन को आपस में जोड़नेवाली बातें उन को लड़ाने वाली बातों से अधिक होती हैं। उन का परस्पर रोटी-बेटी-ब्यवहार होता है। आज के अँगरेजों के पूर्वज इँग्लेण्ड के "गुलाबों के युद्ध" और कामवेल के युद्ध में एक या दूसरे पक्ष की ओर से आपस में लडे थे। पर एक पक्ष की ओर से लड़ने वालों के वंशजों का दूसरे पक्ष की ओर से लड़नेवालों के वंशजों के प्रति आज कोई विद्वेष-भाव नहीं हैं। वे उस लड़ई-झगडे को भूल गये हैं। परन्तु हमारे यहाँ भारत में आज के शह, आज के बाह्मणों की क्षमा करने को तैयार नहीं, क्यों कि इन ब्राह्मणों के पूर्वजों ने इन शृहों के पूर्वजों पर नीचता या शृद्रता का कलंक लगाया था। हिन्दू राजपूतों ने मुसलमान राजपूतों के पूर्वजों को पुनः अपने में मिलाने से इनुकार करके उनका जो तिरस्कार किया था उसे वे आज तक नहीं भूल सके और न भूलेंगे ही। इसी लिए हिंदू-मुसलमान का फिसाद अनन्त काल तक नहीं बंद हो सकता। जो हिंदू भय, लालच या धोखे से पतित होकर मुसलमान बने थे उन्हों ने उस समय बहुतेरा यत्न किया कि वे फिर हिन्दू बना लिए जायँ। परन्तु हिन्दुओं ने न तो उनके रोटी-बेटी-संबंध द्वारा अपने में पचाना स्वीकार किया और न उनको नीच और अपवित्र समझकर उनका तिरस्कार करना ही छोड़ा । ऐसी दशामें उन मुसलमानों ने देखा कि यदि हमें भारत में स्वाभिमान-पूर्वक रहना है तो उसके लिए एक ही उपाय है। वह यह कि जैसे भी हो, हम अपनी संख्या को उतना बढ़ा लें कि फिर ये बहुसंख्या वाले हिन्दू हमें कुचल न सकें, हमारे साथ अछ्तों का जैसा दुर्ब्यवहार न कर सकें। उन्हें भय बना रहता है कि यदि हम अल्प संख्या में रहे तो जो ब्राह्मण हिन्दू ग्रद्ध के साथ भी समता और बंधता का व्यवहार करने को तैबार नहीं वह हम विधर्मियों के साथ समता और बंधुता का न्यवहार कैसे कर सकता है। इसी लिए प्रत्येक मुसलमान-स्री-पुरुष, बालवृद्ध-के हृदयमें इस्लाम को बढ़ाने की-हिन्दुओं

को मुसलमान बनाने की-चिन्ता सदा बनी रहती है। किसी गैर-मुस्लिम को मुस्लिम बनाना प्रत्येक मुसलमान एक पुण्यकर्म समझता है। इसी लिए वह लडकी देकर और लड़की लेकर, दोनों प्रकार से, इस्लाम का प्रचार करने में संकोच नहीं करता। कारण वह कि इस में उस की आत्म रक्षा है। मसजिद के सामने बाजा बजाने, हिन्दी भाषा और वन्दे मातरम् गीत का विरोध करने और बकराईद पर गौ का जुलूस निकालने का वह जो हठ करता है वह तो अपने भीतरी रोष को प्रकट करने का उसका केवल एक बहाना है। यदि हिन्द् और मुसलमान के सामाजिक संबंध अच्छे होते तो मुसलमान कभी भी इस प्रकार हिन्दुओं को चिढ़ाने की कुचेष्टा न करते। अब देश का विभाजन हो चुका है। इस से चार करोड़ के लगभग मुसलमान भारत में रह गये हैं। निस्सन्देह वे कुछ काल तक हिन्दुओं से दबकर चुप रहेंगे। पर विक्वास रखिए, यदि हिन्दुओं ने जाति-भेद को न छोड़ा और सुसलमानों से पूर्ववत् घृणा जारी रखी तो कुछ ही काल में हिन्दुस्थान को भी पुनः बाँटने की नौक्त आ जावगी और इस देश में कभी शान्ति न रह सकेगी। स्वदेश की रक्षा और शान्ति के लिए यह आवश्यक है कि हिन्दू जाति-भेद को छोड़ दें, ताकि जो मुसलमान और ईसाई स्वेच्छानुसार इन में मिलना चाहें वे सरलतापूर्वक मिल सकें, और विभिन्न धर्म-विस्वास रखने वाले लोग भी आपस में प्रेम से रह सकें।

हिन्दुओं के धर्म में त्रुटि नहीं। इन का ब्रह्मवाद, इन का तत्त्वज्ञान, इन की संस्कृति आज भी संसार में अनुपम है। वह सदा संसार के बडे बडे विचारकों को आकर्षित करती रही है।

मुग्ल-काल खण्ड में हिन्दू धर्म ने बैरम खाँ के पुत्र रहीम खाँ खान खाना, रुस्तमखाँ उपनाम रसखान और ताज जैसे स्त्री-पुरुषों को आकर्षित किया था। इस का प्रमाण उन की कविता में मिलता है। रहीम कहता है—

कमका थिर न रहीम कहिं, यह जानत सब कोय।
पुरुष पुरातन की वधू, क्यों न चंचका होय।।
गहि सरनागति राम की भवसागर की नाव।
रहिमन जगत उधार कर और न कछू उपाव॥
धूकि धरत गज सीस पर कहु रहीम केहि काज?
जिस रज मुनि-पत्नी तरी सो हुँदत गजराज॥

रसखान कृष्ण-भक्ति में लीन हो बोल उठा था-

या छकुटि भरं कामरिया पर, राज तिहुं पुर को तिज हारों। आठहूँ सिख नवों निधि को, सुख नन्द की गाय चराय विसारों। रसखान कभौं इन आँखन ते, ज्ञज के वन बाग तदाग निहारों। कोटिन हूँ कछ घीत के घाम, करीछ के कुंजन उपर वारों।

फिर परमेश्वर से प्रार्थना करता हुआ वह कहता हैं कि मरने के बाद मेरा दूसरा जन्म हो तो इस प्रकार हो—

मानुस हों तो वही रसखान,
बसौं वज-गोकुछ-गाँवके ग्वारन।
जो पशु हों तो कहा बस मेरो,
चशैं नित नन्द की धेनु मझारन।
पाइन हों तो वही गिरि को,
जो कियो वज-छन्न पुरन्दर कारन।
जो खग हों तो बसेरी करों,
वही काछिन्दी कूछ कंदम्ब की डारन।

भित्र ताज तो इन दोनों से बढ़ गई है। वह कहती है—

धुनो दिछ जानी मेरे दिछ की कहानी तुम,

इस्म ही बिकानी बदनामी भी सहुँगी मैं।
देव पूजा ठानी थी नमाज हू अछानी,.

तजे कछमा कुरान साड़े गुननि गहुँगी मैं।
सांवरा सछोना सरताज सर कुस्छेदार,

तरे नेह दाग में निदाध है रहुँगी मैं।

कम्द के कुमार कुरवान ताणी सूरत पै,

हों सो अगुकानी हिन्दुआनी है रहुँगी मैं।

कडमा कुरान छोड़ आई हूँ तिहारे पास, भाव में भजन में दिखको छगाऊँगी। पाऊँगी विनोद भर के सुबह शाम, गाऊँगी तिहारे गीत नेक न छजाऊँगी। खाऊँगी प्रसाद प्रभु—मंदिर में जाय जाय, माथे पै तिहारी पद-रज को चढ़ाऊँगी। आशिक दीबानी बन पद प्जि—प्जि, इयाम की तात में राधिका-सी बन जाऊँगी।

इन मुसलमानों की ऐसी भक्ति को देखकर भारतेन्दू कवि हरिश्चन्द्र ने ठीक ही कहा है—

#### इन मुसकमान इरिजनन पर कोटिन हिन्दू वारिए।

स्वयं सम्राट् अकबर हिन्दू बनना चाहता था। उसने जहाँ अपना और अपने पुत्र का विवाह हिन्दू राजपूत लियों से किया था वहाँ राजपूत सरदारों का मुसलमान राज कुमारियों के साथ विवाह कराने का भी यत्न किया था। राय मिलनाथ के लड़के कुँवर जगमल का विवाह सिंध की नबाब-निन्दिनी गीन्दीली से कराया गया था। अकबर ने अपने पुत्र सलीम को हिन्दी सिखलाई थी। अपने पोते खुसरों के छः वर्ष की आयु में भदन्त भद्याचार्य के पास हिन्दी सीखने भेजा था। दारा ने संकृत उपनिषदों का अनुवाद कराया था। इस से बढ़कर वे हिन्दू-धर्म पर और क्या आस्था दिखला सकते थे? पर खेद है, जात-पात के रोगी हिन्दू उन को पचाने में असमर्थ रहे। वैष्णव लोगों के प्रचार से बहुत से मुसलमान धर्म-विश्वास की दृष्टि से तो निस्सन्देह हिन्दू बन गये, पर रोटी-बेटी-ब्यवहार की दृष्टि से वे अहिन्दू ही रहे! फलतः बैष्णवों का सारा प्रचार निष्णल रहा।

हिन्दुओं का धर्म जितना पिन्न हैं, इन की समाज-रचना उतनी ही दूषित एवं गंदी हैं। वह एक प्रकार से हमारे पिन्न धर्मरूपी स्वादिष्ट खीर पर राख बखेर रखी है। हिन्दू शारीरिक, बौदिक और आर्थिक रूप से भी किसी से कम नहीं। इन में बड़े वड़े वैक्सनिक, दार्शनिक, ज्यापारी और शूर उत्पन्न होते हैं। इन सब गुणों के रहते हुए भी ने पनप नहीं पाते, इनका संगठन नहीं हो पाता। इसका कारण इन की जाति-मेद-मूलक समाजिक स्वनस्था ही है। इस्लाम में जहाँ सैकड़ों त्रुटियाँ हैं वहाँ सामाजिक समता एवं बंधुता का एक ऐसा बहुमूल्य गुण है जो उन सब त्रुटियों को दबा कर इस्लाम को संसार में बराबर फैलाता जा रहा है। इस के विपरीत हिन्दुओं में सैकड़ों देबदुर्लभ सहुण रहते हुये भी जाति—भेद का एक ऐसा घातक दुर्गुण है जो गत १३०० वर्ष से इसे दिन पर दिन डुबाता जा रहा है।

गुरु गोबिंद सिंह ने हिन्दुओं की रुद्ध जातियों में अपूर्व बीरता उत्पन्न कर दी थी। इन की कायरता को दूर करने के लिए एक जगह उन्हों ने अपने शिष्यों या सिक्कों को संबोधित करके कहा है—

यवनन के बाहु सहस्त नहीं।

मुख चार व नैन हज़ार नहीं॥
निहें सार के उनके शरीर बने।
बनी काठ की तेरी तखबार नहीं॥
बक्क में वे अधिक नहीं तुम से।
वे सिंह नहीं तुम स्यार नहीं।
तुम सिंह हो सद्गुरु नानक के।
क्यों तुक को देत पछार नहीं॥

निस्संदेह हिन्दुओं और मुसलमानों में उपर्युक्त बातों में कोई अन्तर नहीं। पर एक बात में भारी अन्तर था। हिन्दू और सिख जात-पात के घातक रोग में प्रस्त थे और तुर्क इस रोग से मुक्त। इसी से हिन्दुओं का पग आज तक पीछे और पीछे ही हटता आ रहा है।

जो लोग कहते हैं कि हिन्दुओं को संगठित करके इस लिए मज़बूत बनाना चाहिए कि जिस से फिर मुसलमान उपद्रव न कर सकें उन्हें सोबना चाहिए कि शिवाजी, प्रताप और गोविन्द सिंह से बढ़कर मुसलमानों का वहिष्कार करना उनके लिए संभव नहीं। सर विलियम हण्टर लिखते हैं कि अँगरेज़ों ने भारत का राज्य मुग़लों से नहीं वरन दो हिन्दू-संघों—सिक्खों और मराठों—से लिबा था। पंजाब सिक्खों के पास था और हिन्दुस्थान मराठों के पास। इस प्रकार बद्यपि हिन्दुओं ने राजनीतिक रूप से इस्लाम को परास्त कर दिया था, तो भी सामाजिक रूप से इस्लाम बरावर बढ़ता रहा। वह सिक्खों के राज्य में भी। इस समय भी

. हैदराबाद राज्य में मुसलमान शासक के अधीन इस्लाम बढ़ रहा है और नेपाल में हिन्दू राजा के अधीन भी। कारण यह है कि इस्लाम की समाज-रचना समता . और बंधुता-मूलक होने से ऊँच नीच मूलक हिन्दू समाज रचना से श्रेष्ठ और सुदृढ़ है। हिन्दुओं को, सुदृढ़ और संगठित बनाने के इच्छुक सज्जन अपने समाज के इस दोष को दूर करने का यत्न नहीं करते। वे यह नहीं देखते कि जिस हिन्दुत्व की रक्षा की वे दुहाई देते हैं उस के प्रति द्विज को तो प्रेम हो सकता है, पर श्रद्ध और अछूत उसकी रक्षा के लिए प्राण देने को क्यों उद्यत हों ? वे तो समझते हैं कि चाहे किसी का राज्य हो हम तो सदा शर ही बने रहेंगे, हम तो कभी द्विज न बन सकेंगे। यदि हिन्दू अपना वर्ण-भेद मिटा दें, तो जहाँ उनका अपना परस्पर संगठन सुदृढ़ हो जाब, वहाँ मुसलमानों का वैर-विरोध भी शान्त हो जाय। लङ्का में बहुत से बौद्ध ईसाई हो गये थे। परन्तु बौद्धों ने उन का सामाजिक वहिष्कार नहीं किया। वे उन के साथ पूर्ववत खान-पान और ब्याह-शादी करते रहे। इसका परिणाम यह हुआ कि कुछ ही वर्षों में वे सब पुनः बौद्ध हो गये। यदि हिन्दू भी मुसलमानों से भेदभाव छोड़कर उनसे धनिष्ठता बढ़ाएँ तो दोनों का परस्पर प्रेम बढ ककता है।

परन्तु जाति—भेद को रखते हुए हिन्दुओं का मुसलमानों से खान—पान करना न संभव है और न हितकर ही। कारण यह कि हिन्दुओं को डर लगता है कि कहीं हम मुसलमान न हो जायँ, कहीं मुसलमान हमारी लड़िक्याँ न ले जायँ। यदि जाति—भेद न हो तो जहाँ मुसलमान हिन्दुओं को पचा जाते हैं वहाँ हिन्दू भी मुसलमानों को आत्मसात् कर सकते हैं। इस से दोनों दलों का परस्पर संदेह और भय दूर हो जाय। मुसलमान यदि एक हिन्दू लड़की को ले जायँग तो हिन्दू दस मुस्लिम लड़िकयों को पचा लेंगे। आपस में ज्याह—शादी भी होने लगेगी। इस प्रकार धर्म एक व्यक्तिगत वस्तु हो जायगी। उसका समाज के साथ कोई संबंध न होगा। साकारवादी, निराकारवादी, एक ईश्वरवादी, बहुदेववादी, शैव, शाक्त, वैष्णव, बाहा, देव समाजी आदि की माँति हज़रत मुहम्मद को मानने और रोज़ा—नमाज़ के पाबंद लोग भी मुहम्मदी हिन्दू रहेंगे। इस से दोनों सम्प्रदाय भाई—भाई की भाँति आपस में मिल जायँगे। बदि हिन्दुओं में कोई अच्छी और सन्दर बत होगी तो मुसलमानों को उसे प्रहण

करने में तिनक भी संकोच न होगा। इसी प्रकार मुसलमानों की समता और बंधुता हिन्दुओं को लेने में लाभ ही रहेगा। इस समय हिन्दुओं का अपना दुर्व्यवहार ही दूसरों को उन से मिलने नहीं देता और इस दुर्व्यवहार का कारण उन का जाति-भेद हैं।

सन् १९३२ की बात है। लङ्का-निवासी बौद्ध हिन्दू श्री॰ ई॰ काँन्दी नामक एक इक्कीस वर्षीय नवयुवक साईकिल पर संसार-पर्यटन के लिए निकला। भारत की सीमा के साथ साथ एशिया के बहुत से देशों की यात्रा के बाद जब वह भारत आया तो उसे बड़ा कटु अनुभव हुआ। उसने शिकायत करते हुए बताया कि मैं एशिया के इतने देशों में घूमा हूँ, पर मुझ से किसी ने नहीं पूछा-तेरी जात क्या है ? मेरा केवल इतना कहना कि मैं एक पर्यटक हूँ, दूसरे देशों के विधर्मी लोगों को मुझे अपने वहाँ ठहराने और सहावता देने के िलए पर्वाप्त होता था। पर हिन्दुओं के हिंदुस्थान में घुसते ही सब से पहला प्रश्न यह होता था—'' तेरी जाति क्या है ?'' इस से मुझे बहुत कष्ट होने लगा। मनुष्य को जिस वस्तु की आवस्यकता है, उस का पता लेकर उसको सहायता और शरण देने के स्थानमें "तेरी जाति क्या है ?" यह माछूम करके किसी से घृणा और किसी पर प्रेम करना, यह हिन्दुओं का बहुत बड़ा दुर्गुण है। एक ब्राह्मणों के सिवा शेष सब लोगों का थोड़ा बहुत अपमान इस में अवश्य होता है। कई स्थानों में इस जात-पात के प्रताप से मुझे पीने के लिए पानी तक नहीं मिला। मुझे डबरों और जोहड़ों के ऐसे गंदे और सड़े हुए पानी से प्यास बुझानी पड़ी है जिसे पशु भी न पी सकते थे। भारत में ब्राह्मण जाति को शेष सब जातियाँ श्रेष्ठ मानती हैं, इस बात को दृष्टि में रखकर अन्त में मैंने बाज़ार से डेढ़ दमड़ी का जनेऊ मोल लिया और उसे अपने गले में ऐसे ढंग से लटकाबा कि वह आसानी से अपने आप लोगों को दिखाई देता रहे। इस उपाय से मुझे अपमान और त्रास से ख़ुटकारा मिला।

एक मनुष्य ने काँदी को समझाया कि गले में जनेक डाल रक्खो और जब कोई जाति पूछे तो बड़े गर्व से कह दो—" मलयाली ब्राह्मण हूँ। " पहले तो बह बात उसे अच्छी नहीं लगी। वह कहने लगा, में झूठ नहीं बोल सकता। पर कुछ दिन बाद पुनः विचार करने और दो तीन बार सहे हुए जोहड़ का पानी पीने से उस ने अपना सत्याग्रह छोड़कर मित्र का परामर्श मान लिया। फिर भी वह यथा संभव झूठ बोलने से बचता था। जब कोई उस से उस की जाति पूछता तो वह बड़ी अकड़ से अपना सफेद जनेऊ दिखा देता। पर यदि कोई अधिक खोजी मनुष्य उस के ब्राह्मण होने का विश्वास न करता, क्योंकि भाज कल सभी शूद्र-अति शूद्र जनेऊ पहन लेते हैं, तब वह काँदी एक विचित्र ढंग से हिन्दी-मिश्रित संस्कृत में ये दो शब्द बोलता—" मलबाली ब्राह्मण" उस के ब्राह्मण होने में किसी को संदेह न हो, इस विचार से वह वथा संभव ब्राह्मणों के यहाँ ही उतरता। कारण यह कि वहाँ उसे बना बनाया भोजन मिल जाता। कायस्थ आदि ब्राह्मणेतरों के घर उतरने से उस अपने हाथ से रसोई बनानी पड़ती थी। ब्राह्मण की जाति को श्रष्ट करने का पाप कायस्थ आदि छोटी जाति के हिन्दू अपने सिर क्यों लेंगे? \*

कई हिन्दू कहा करते हैं कि मुसलमान यो मांस खाते हैं, इस लिए इस के साथ हिन्दुओंका मिलना किन हैं। पर बहुत से हिन्दू मुअर भी तो बाते हैं। हमारा विश्वास है, यदि दोनों का आपस में मेल-मिलाप बट़ इस्तन की निश्चय ही मुसलमान यो मांस खाना छोड़ देंगे। इस समय वे चिढ़कर इस्तन की बात मुनने को भी तैयार नहीं। कुरान की प्रतिक्वा नहीं कि वह सारे संसार के लिए हैं। कुरान का अरबी रीति-रिवाज और काबा की पूजा केवल अरब निवासियों के लिए हैं। कुरान स्पष्ट शब्दों में कहता है कि अरबी रस्ल और अरबी कुरान अरब के लिए आया है। प्रत्येक देश और जाति का अधिकार है कि उस को उपदेश और पुस्तक उस की अपनी भाषा में आए—

"कोई जाति नहीं, कोई देश नहीं जहाँ कि हमने ननी उस देश कर जाति की बोछी के साथ नहीं भेजा—( कुरान )

कुरान किसी देश या जाति में फूट नहीं बलवाना चाहता। रस्ले अरबी इज़रत सुहम्मद साहब अरब को एकता के सूत्र में पिरोने आए थेन उन्होंने

<sup>🚎 🛪</sup> जनवरी १९३३ की " कान्ति " में उद्घृत मराठी " समता " वंबई से ।

अपने देश को संगठित करने के लिए बोल्शलम के कार्व को छोड़कर मक्का को काबा बनाया था। वे केंसे पसंद कर सकते हैं कि भारत के अधिवासी भारत के काबे का परिस्थाग और अरब के कार्व को स्वीकार करके आपस में सिर— फूटोवल करें ? हिन्दुओं की जात—पात ने ही मुसलमानों को भारत की संस्कृत और हिन्दी भाषा को अपनाने से रोक रक्खा है।

जो लोग जात-पाँत को रखते हुए अछूतपन को दूर करना चाहते हैं वे रोग के मूल को बनाए रखकर उसके बाह्य लक्षणों को छिपाना चाहते हैं। देखिए, महात्मा गांधी द्वारा संस्थापित हरिजन सेवक संघ, दिल्ली के प्रधान मंत्री बापा अमृतलाल उक्कर लिखते हैं—" अस्पृत्वता का जो स्वरूप इस समय भारत में प्रचलित है उसका संबंध यद्यपि मैला काम करने और मैला भोजन खाने के साथ है, परन्तु ये बातें उसका आधार नहीं। संस्था के रूप में अछूतपन जाति-भेद का हो युक्ति—संगत परिणाम है। यह जाति-भेद हिन्दू समाज—रचना का एक अंग प्रतीत होता है। इसलिए वर्तमान बाति-भेद को मिटाने या रूपान्तरित करने से ही अस्पृत्वता पूर्ण रूप से मिट सकती है। परन्तु हमारा संघ इन दोनों कामों में से एक भी नहीं कर रहा, क्योंकि हमारा लक्ष्य अधिक सीमित है। " (हरिजन सेवक संघ-दिल्ली, की रीपोर्ट १९३२—१९३३, पृष्ठ ११)

जाति-भेद एक कमबद्ध अछूतपन है। इस के कारण सब हिन्दू एक दूसरे के लिए अछूत हैं। अन्तर केवल अंदा का है। कोई थोड़ा अछूत हैं और कोई बहुत। किसी के यहाँ आप भात खा सकते हैं पर बेटी-व्यवहार नहीं कर सकते। किसी के यहाँ आप भात नहीं पक्की रसोई खा सकते हैं। इस के भी आगे, किसी का खाना तो दूर उसे आप छू भी नहीं सकते। जिन लोगों को आज अछूत कहा जाता है, वे जात-पाँत रूपी कोढ़ से पीड़ित हिन्दू-समाज का वह अन्तिम गलित अंग हैं जहाँ यह कोढ़ नासूर के रूप में बह रहा है, अन्यथा इस कोढ़ का विष तो सारे समाज में व्याप्त है।

जाति-भेद ने ब्राह्मण को श्रेष्ठ और श्रद्र को नीच ठहरा कर मानवता का दिवाला निकास दिवा है। इस से एक ओर ब्राह्मण तो " भूदेन " वन गया है और परमेक्टर के समान पूजा जाता है, दूसरी ओर शूद्र इतना गिर गया है कि उस में आत्म प्रतिष्ठा का भाव ही नहीं रहा। आगे कुछ घटनाएँ दी जाती हैं जिन से यह बात स्पष्ट हो जायगी।

शृद लोग द्विजों की दीर्घकालीन दासता के कारण इतने गिर गये हैं कि यदि दिज उन की क्षियों के साथ व्यभिचार करें तो वे कुद्ध होने के स्थान में इसे अपना सौमाग्य समझते हैं। अतएव, मलाबार में यदि नम्बूदी ब्राह्मण नायर (शृद्ध) जाति की क्षियों को रखेल बनाकर रखें तो नायर लोग इसे बड़ी प्रतिष्ठा की बात समझते हैं। बहां नम्बूदी ब्राह्मण नायर लड़की से नियमपूर्वक विवाह नहीं करता। वह अपने घर रहता है और नायर लड़की अपने मायक में रहती है। नम्बूदी रात को उस के घर जाता है और सबेरे चला आता है। इस प्रकार के विवाह को "संबंधम् " कहते हैं। ब्राह्मण नायर लड़की के घर खान—पान बिलकुल नहीं करता। कहते हैं, एक नम्बूदी ब्राह्मण को रात को प्यास लगी। पर वह नायर लड़की के किसी वर्तन में पानी नहीं पी सकता था। अब करता तो क्या करता। उसे शास्त्राज्ञा का स्मरण हो आया। शास्त्र कहता है 'रत्न एवं स्त्री—मुख कभी अपवित्र नहीं होता। 'इस लिए उसने नायर लड़की से कहा कि तू अपने मुख में पानी भर कर मेरे मुँह में हाल दे। स्त्री ने वैसा ही किया। इस से ब्राह्मण की प्यास भी बुझ गई और धर्म भी बचा रहा।

मलाबार की उन्नितिरी जाति में प्रथा है कि यदि किसी लड़की को नम्बूदी बाह्मण अपनी स्त्री न बनाए तो उस का विवाह सीधे उन्नितिरी जाति के युवक से नहीं हो सकता। उसे पहले अपने से ऊपर की तिरुविप्पाड़ जाति के कियी पुरुष से चार दिन के लिए विवाह करना होता है। बिवाह सवानी लड़िक्यों का होता है और वे चार दिन-रात एक कोठरी में पुरुष के साथ रहती हैं, नंगी हो—कर तेल की मालिश करती हैं। फिर तिरुविप्पाड़ भेंट—पूजा लेकर चला जाता है। अब उस कन्या का विवाह किसी उन्नितिरी से किया जा सकता है।

ट्रावंनीर का राजा श्रद्ध जाति का है। पर उसे क्षत्रिय बनाने के लिये एक सोने की गाब बनाई जाती है। उसके पेट में राजा को रखा जाता है, तब वह बाब के गर्भ सें जन्म लेकर क्षत्रिय हो जाता है। बाद को वह सोने की गाय बाह्मणों को दान करदी जाती है। महाराष्ट्र के पश्चिम भाग में एक हिन्दू स्वतंत्र राज्य की स्थापना करने के बाद जब शिवाजी ने अपना राज्यभिषेक करना चाहा तो ब्राह्मणों ने बैदिक रीति से उन का संस्कार कराने से इंकार कर दिया। कारण यह कि वे शिवाजी को श्रद्ध समझते थे। उनका मत था कि कल्यिंग में कोई क्षत्रिय है ही नहीं। इस विषय में सब से अधिक विरोध शिवाजी के प्रधान मंत्री मोरोपन्त पिडाले नाम से ब्राह्मण ने किया। बाद को शिवाजी के निजी मंत्री बालाजी आवजी नाम के एक कायस्थ ने बनारस के गागभट नामक एक ब्राह्मण को बहुत—सा रुपया देकर बड़ी किटनाई से वेद—मंत्री द्वारा राज्यभिषेक करने पर सम्मत कर लिया। अभिषेक पर शिवाजी ने ब्राह्मणों को इतना दान दिया कि जिस का कुछ लेखा नहीं। ६ जून १६७४ को शिवाजी का राज्यभिषेक था। उस दिन से उन्होंने अपना राज्यभिषेक संबत् चल्या। पर उनकी मृत्यु के बाद जब राजसत्ता ब्राह्मण पेशवा के हाथ आई तो उसने यह संवत् बंद कर दिया और उसके स्थान में मुसलमानों की रीति से फसली संवत् रक्खा।

इतना ही नहीं, शिवाजी के मरने के बाद उनके दो पुत्रों को फिर शुद्र ठहरा दिवा गया। दूसरे शाहू का उपनवन संस्कार पेशवा के आदेश से पौराणिक अनुष्ठान से किया गया, वैदिक से नहीं।

शिवाजी के दूसरे पुत्र के वंशज कोल्हापुर में राज्य करते थे। सन् १९०२ ई० में कोल्हापुर के स्वर्गस्थ राजा शाहू महाराज ने अपने पुरोहित को वैदिक रीति से संस्कार कराने की आज्ञा दी। पर उसने ऐसा करने से इंकार कर दिया, क्योंकि वह कोल्हापुर के राजवंश को ग्रद्ध समझता था। इस पर महाराजा ने आज्ञा दी कि जो बाह्मण हमें ग्रद्ध समझते हैं वे हमारे राज्य से निकल जायँ, क्योंकि शास्त्र कहता है कि बाह्मण को ग्रद्ध राजा के राज्य में नहीं रहना चाहिए। इसपर बहुत से बाह्मण अपना बोरिया-बिस्तर बाँघ कर राज्य से निकल आए।

केरल में ब्राह्मणों ने क्षत्रियत्व का एक नया लक्षण गढ़ लिया है, अर्थात् राजवंशी नायर कन्या में ब्राह्मण से उत्पन्न हुआ पुत्र। कोचीन के राजा की अपनी सन्तान केवल मेनन होती है और पत्नी केवल पत्नी। रानी होगी बहन जो किसी ब्राह्मण की पुत्री है और किसी ब्राह्मण की ही की भी और जिसका बेटा गड़ी पर बेटा है। प्रायः कोचीन में किसी माता को रानी बनने का अक्सर नहीं मिळता, क्योंकि राज वंश की बहनों, मांजियों और मांजियों की बेटिबों के सभी लड़के आयु के अनुसार कोचीन की गई। पर बैटने का अधिकार रखते हैं।

साधारण लोगों की बात तो दूर रही, मलाबार में राजा भी जब विवाह करता था तो पहली रात अपनी नव विवाहिता पत्नी को ब्राह्मण के पास समागम के लिए भेजता था। छुड़ोविको ही वारथेमा नामक एक पर्यटक अठारहवीं शताब्दी के मध्य में भारत आया था। मलाबार का वर्णन करते हुए वह लिखता है:—

"जब राजा विवाह करता है तो वह इन ब्राह्मणों में से योग्यतम कोर सब से प्रतिष्ठित मनुष्य को चुनता है और उसे पहली रात अपनी स्त्री के साथ सुलाता है ताकि वह उस के साथ समागम करे। यह समझिए कि ब्राह्मण बह काम प्रसन्नतापूर्वक करता है। राजा को उसे चार पांच सो डोकट (एक मुद्रा) देने पहते हैं।"—Voyage of Varthema, Vol. I, p. 14.

एक दूसरा पर्यटक, हमिलटन, लिखता है :--

"जब कालीकट का राजा जमूरण विवाह करता है तो उस के लिए आवश्यक है कि जब तक नम्बूदी ब्राह्मण उसकी पत्नी का रसास्वादन न कर ले तब तक बह स्वयं उस के साथ समागम न करे। ब्राह्मण बदि चाहे तो ली को तीन रात अपने पास रख सकता है, क्योंकि ली के विवाह के प्रथम फल उस प्रभू की भेंट होने चाहिएँ जिस्ने बहु पूजती है।"

बुचानन नामका एक और विद्वान् लिखाता है—'' तिमूरी वशं की क्रियों को आवः नम्बदी बाह्मण ही गर्भवती करते हैं।''

एक समय था, जब शूद्र जाति का कोई मनुष्य ब्राह्मण का चरणामृत लिए बिना भोजन नहीं कर सकता था। चरणामृत उस पानी को कहते हैं जिस में ब्राह्मण ने अपना पैर धोया हो। सर प्रपुष्ठचन्द्र राय ने एक समय बताया था कि नाल्यकाल में ने देखा करते थे कि कलकत्ता में नीच जाति के बच्चे हाथ में प्याला लिए पंक्तिबद्ध सड़क के किनारे घण्टों खडे रहते थे ताकि कोई ब्राह्मण आए तो उसका चरणामृत लेकर घर जायें और उनके माता-पिता इस चरणामृत को पीने के बाद भोजन कर सकें। श्रद्ध जातियाँ अब तक भी ब्राह्मण को पूज्य और पवित्र मानती हैं। वे अब तक भी अपद् से अपद ब्राह्मण को प्रामी " महाराज " कहकर प्रकारती हैं।

इतना ही नहीं, पुराना हिन्दू कानून कहता है कि आह्मण चाहे किसी की हत्या भी कर दे, तो भी उसे फाँसी नहीं दी जा सकती। ईस्ट इण्डिया कंपनी भी सन् १८१० तक इस कानून पर आचरण करती रही। सुना है कि अभी हाल तक भी ट्रावड्कोर और काश्मीर के रजवाड़ों में ब्राह्मण को फाँसी नहीं दी जाती थी।

"समाचार है, मलबार के उत्पलम नामक गांव में इज़्वा जाति का शिवरामनू नामक एक १० वर्षीय लड़का एक सवर्ण हिन्दू की दूकान पर नमक मोल लेने गवा। उस ने मलबालम भाषा में "उप्पू" माँगा। मलाबार में प्रथा है कि केवल सवर्ण हिन्दू ही नमक को उप्पू कह सकते हैं। अलूत होने के कारण शिवरामनू को "पुली चुटन" शब्द का प्रयोग करना चाहिए था। इस लिए सवर्ण दूकानदार को बहुत कोध हो आया। उसने लड़के को इतने जोर से पीटा कि वह मर गया। "—''बम्बई समाचार," ४ नवम्बर १९३६.

"कालीकट के कुकाडी नामक प्राम में एक नवयुक्ती का बच्चा कुएँ में गिर पड़ा। भी ने शोर मचावा। पर जो लोग वहाँ उपस्थित ये उन में से किसी ने भी कुएँ में उतरने का साहस न किया। एक परदेसी पास से होकर जा रहा था। वह कुएँ में छलाँग मार कर बच्चे को निकाल लाया। बाद को जब लोगों ने उस परोपकारी से पूछा कि तुम कौन हो, तो उसने बताया कि मैं अछूत हूँ। इस पर उसे बहुत गालियाँ दी गई और पीटा गया कि तूने कुआँ अष्ट कर दिया है।"—"बम्बई समाचार," ९९ दिसंबर ९९३६.

" इलाहबाद हाईकोर्ट ने एक नृशंस हत्या के अभियोग का निर्णव किया है— एक ब्राह्मण अपने अछूत भाईयों को उठाने का बत्न करता था। उस से अप्रसन्न होकर दूसरे कहर पंथी ब्राह्मणों ने उसकी स्त्री के सामने उसे पीट पीट कर मार डाला। "—" इण्डियन नैशबल हेरल्ड," ३०-४-२८

महाराष्ट्र में सुनार शताब्दियों से दैवज्ञ बाह्मण होनेका दावा कर रहे हैं। वे कहते हैं कि हमें जनेऊ पहनने और वैदिक संस्कार कराने का अधिकार है। १८ वीं शताब्दी में बाह्मण पेशवाओं की आज्ञा से इन को सताबा जाता था। उनके जनेऊ छीन लिए जाते थे। वैदिक कर्म-काण्ड करने पर उनको कटोर दण्ड दिया जाता था। और विवाह में दूलहा को पालकी में बैठाने और उसके सिर पर छन्न समाबे से रोका जाता था। ये लोग विवश होकर रास को

कहीं छिप कर विवाह करते थे। " ट्रायब्ज एण्ड कास्ट्स आफि, बाम्बे," भाग ३, पृष्ठ ३३९

वास्तव में हिन्दू—समाज में प्रचित उपर्युक्त प्रकार की हानिकारक प्रवृत्ति का दायित्व उतना उन की स्मृतियों और शास्त्रों पर नहीं जितना कि समझा जाता है। हम पीछे दिखा चुके हैं कि शास्त्र में सब प्रकार के बिथि-निषेध हैं और बह भी स्पष्ट आज्ञा है कि केवल किसी एक शास्त्र—वचन के आधार पर ही किसी विषय का निर्णय करना ठीक नहीं, पर समाज में जब एक बार कोई रूढ़ि चल पड़ती हैं, फिर लोग शास्त्र—वचन की भी परवाह न करके रूढ़ि से ही चिपटे रहते हैं। " पुरानी कोई बात छोड़ो नहीं, नई कोई बात जोड़ो नहीं।" हिन ह समाज का बही सिद्धान्त चिरकाल से चला आ रहा है।

सन् १८०० के लगभग की बात है। पेशवा के सेनापित परशुराम भाऊ पटवर्धन की कोई आठ नो वर्ष की लड़की दुर्गा विधवा हो गई। इस से सेनापित को बहुत दुःख हुआ। उसने पदस्याग का निश्चय किया। पर पेशवा ने बत्न किया कि उस कन्या का पुनः विवाह करा दिया जाय। उसने शंकरा-चार्य से अनुमति माँगी। पर शंकराचार्य ने अनुमति देने से इंकार कर दिया। तब पेशवा ने काशी के कई सौ पण्डितों से पुनर्विवाह के पक्ष में व्यवस्था ले ली। यह देख शंगराचार्य भी सहमत हो गये। पर पूना के कुछ पण्डित दुर्गा की माता के पास जाकर गिड़गिड़ए कि काशी के पण्डितों ने पुनर्विवाह के पक्ष में व्यवस्था बेशक दे दी है, पर आप जैसे उच्च कुल में विधवा-विवाह होने से बड़ा अनर्थ हो जायगा; इस लिए आप सेनापित से कह कर विवाह रकवा दीजिए। पण्डितों का जादू चल गया। दुर्गा का विवाह न हो सका।

इसी प्रकार जयपुर के राजा दूसरे जयसिंह ने विधवा—विवाह जारी करना चाहा। पर पण्डितों ने चालाकी से राजा की वृद्ध माता से धर्म—हानि की दुहाई देकर इसे बंद कर देने को कहा। राजमाता ने पण्डितों की बात मान ली। उसने अपने पुत्र को रोकते हुए कहा कि किसी दूसरी विधवा का विवाह तो पीछे करना, पहले मेरा पुनर्विवाह कराओ। इन तीक्षण शब्दों को सुन ज बिंक्ष को अपना वह आक्रोलन बंद कर देना पड़ा।\*

<sup>ं \* &</sup>quot; हिन्दुओंकी अवनति की मीमांसा, " पृष्ठ १०९ और १२४

## सत्रहवाँ परिच्छेद

### हिन्दुओं को जाति-भेद से क्या मिला

ति-भेद सामाजिक रूप से हिन्दुओं के लिए बहुत हानिकारक सिद्ध हुआ है। इसके कुछ कुप्रभावों का उल्लेख आगे किया जाता है। हिन्दुओं की संख्या-वृद्धि सन्तोषजनक नहीं। वह दूसरी जातियों, विशेषतः मुसलमानों की अपेक्षा बहुत काम है। इसका बड़ा कारण यह है कि हिन्दुओं में, विशेषतः उन की कथित ऊँची जातियों में, गरीनों का विवाह नहीं हो पाता। ऊँचे वर्ण के दिख हिन्दू प्रायः अविवाहित ही रह जाते हैं। दूसरे देशों का अनुभव बताता है कि प्रायः दिख माता पिता के ही अधिक सन्तान हुआ करती है। धनियों के वहाँ सब कहीं कम बच्चे होते हैं। इसका अर्थ वह है कि हिन्दुओं की वह श्रेणी जो संख्या-वृद्धि कर सकती है प्रायः विन-ज्याही ही रह जाती है।

इसका कारण हमारी सदीष समाज न्यवस्था है। जाति-भेद के कारण हिन्दू छड़के छड़िक्यों का विवाह अपनी तंग जाति-विरादरी के मीतर ही हो सकता है। इसके अतिरिक्त, जैसे मुसलमान समाज में वाचा-ताल और फूफा-मामा के बच्चों के विवाह आपस में हो जाते हैं, वैसे हिन्दुओं में नहीं होते। इस से विवाह को मंडी में जो प्रतियोगिता होती है उस के कारण निर्धन हिन्दू को कोई नहीं पूछता। पर जब कोई दरिद्र हिन्दू मुसलमान हो जाता है तो उधर उस का विवाह तुरंत हो जाता है। कारण यह कि मुसलमानों में यह आवस्यक नहीं कि अपनी ही जाति-विरादरी के मीतर विवाह हो। मुसलमान एक वेश्वा तक से विवाह कर सकता है और वह विवाह उनके समाज में विद्युत्त धर्म-संगत है। जाति-भेद के कारण ही विधवा-विवाह का प्रचार नहीं होता। विरादरी-पद्मित के रहते बास्य-विवाह का स्कना भी कठिन है। कारण यह कि साधारण मनुष्य को हर रहता है कि हमारे बच्चे क्वारें न रह जायँ। इस लिए वे बांघ से सीझ उनके विवाह कर अपने कर्तव्य-भार से मुक्त हो जावा चाहते हैं।

जाति-भेद के कारण ही हमारा " छुद्धि " आन्दोलन सफल नहीं हुआ। जन एक जाति का हिन्दू दूसरी जाति के हिन्दू से भी बेटी-व्यवहार नहीं कर सकता तो दूसरे धर्म से आनेवाले के साथ कौन व्याह—शादी करेगा ? यदि जाति-भेद न हो तो बाहर से आनेवाले व्यक्ति, अच्छे अच्छों में और बुरे बुरों में मिल जायें।

भारत के मुसलमानों में हिन्दुओं में से निकले होने और उनके पड़ोस में बसने के कारण जाति-भेद का भाव थोड़ा-बहुत हैं अवस्य। पर वे इस को एक बुराई समझते हैं। वे जिस प्रकार हिन्दू जाति-भेद को अपने धर्म का अंग मानते हैं वैसे मुसलमान नहीं मानते। उन में यदि कोई जाति से बाहर विवाह कर लेता है तो उसे बहिष्कृत नहीं कर दिया जाता। दोनों समाजों के भाव में यह बड़ा अन्तर है।

हिन्दू-समाज-रचना इस प्रकार की है कि इस में निर्धन, पतित, आलसी और स्वतंत्र विचार वाले के लिए बहुत कम स्थान है। ऐसे ही हिन्दू अधिक तर ईसाई और मुसलमान बनते हैं। निर्धन को हिन्दू-समाज में स्त्री नहीं मिलती और न उस की बोग्यता एवं रुचि के अनुकूल काम मिलता है। जिस काम को वह कर सकता है, उसे उसका समाज पसंद नहीं करता. और जिस काम को उसका समाज पसंद करता है वह उस से हो नहीं सकता। फलतः वह भूखों मस्ता है। वह समझने लगता है कि यदि में ईसाई वा मुसलमान हो जाऊँ तो न केवल मेरा विवाह ही हो जायगा वरन् मुझे काम भी मिल जावगा। इसी लालच में आकर बहुतसे हिन्दू-धर्म परिवर्तन कर लेते हैं । हिन्दू रहते हुए वे चमडे का न्यापार न कर सकते थे। वे महनत मजदूरी करना अपना अपनान सम-झते थे। मुसलमान या ईसाई होकर वे सब कुछ कर सकते हैं। मैं एक मन्नी को जानता हूँ । वह टही उठाने का काम छोड़कर ताँगा चलाना चाहता था, इस लिए उसे ईसाई बन जाना पड़ा। कारण यह कि वह समझता था कि उस के हिन्दू रहते, कोई सवर्ण हिन्दू उसके ताँगे में बैठना पसंद न करेगा। ईसई हो जाने पर यह बाधा तूर हो जायगी। लायलपुर में एक आर्य समाजी डाक्टर इसिलिए मुसलमान हो गया कि वह मदास का रहने वाला था, पर पंजाब में बस बना था। मदास के हिन्दू को पंजाब के हिन्दू किस प्रकार अपना माई समझते! उसके छड़के थे और छड़कियाँ भी। जब तक वह हिन्दू या उसके बच्चों का विवाह न हो सका। मुसलमान होते ही वे सब व्याहे गरे।

कोई हिन्दू की विवसता की दशा में बेरमा हो जाती है। इस दशा में बहु हिन्दू नहीं रह सकती, बेरमा बनना तो बड़ी दूर की बात है। आप किसी हिन्दू की को किसी प्रकार बदनाम कर दीजिए। लोगों में फैला दीजिए, कि वह व्यभिवारिणी है। बहु अपने समाज से अवस्थ निकल जायगी। हिन्दू—समाज प्रतिबंधों पर आधारित है। यह काम न करो, वह काम न करो, इस के हाथ का न खाओ, उसके साथ न छुओ। ऐसी बातें आलसी और स्वतंत्र विचार रखने वाले, दोनों प्रकार के मनुष्यों को हिन्दू समाज से बाहर ढकेल देने के लिए पर्याप्त हैं। मनुष्य सामाजिक प्राणी है। वह समाज में रहना चाहता है और संमान पूर्वक रहना चाहता है। यदि उसका समाज उसे संमान से न रखेगा तो वह समाज का परित्याग कर देगा।

कई हिन्दू केवल इसलिए मुसलमान हो गये हैं कि उनकी निरादरी की बहुसंख्या मुसलमान हो गई थी। वे कहते थे कि हम हिन्दू रहना बाहते थे, पर हिन्दूओं की दूसरी निरादरियाँ हमारे साथ नेटी-स्यवहार करने को तैवार म थीं।

हिन्दूओं की अनेक जातियाँ ऐसी हैं जिन में पुरुषों की अपेक्षा कियाँ कम हैं और कई दूसरियों में क्षियों की संख्या पुरुषों से अधिक है। पहली दशा में क्षियाँ विकती हैं और व्यभिचार फैलता है। दूसरी दशा में बडे बडे दहेब माँगे जाते हैं और बहुत सी-सहकियाँ कुँआरी रह जाती हैं।

हिन्दुओं की अधिकांश संख्या कायर है। राजपूत आदि कुछ खोग करें और नहीं भी हैं, वे भी दूसरी जातियों के सामने हार खाते रहे हैं। इसका कारण क्या है?

हिन्दुओं का पालन-पोषण और रहन-सहन एक ही संकुलित क्षेत्र के भीतर होता है। उसी संकीण क्षेत्र के भीतर वे व्याह-शादी करते हैं। अब वह एक स्वाभाविक बात है कि जो जातियाँ शताब्दियों से दूकानदारी, नौकरी या दूसरे असैनिक काम करती आ रही हैं वे लड़ने का काम भूलकर करपोक एवं भीद बन जायँथी। यदि बनिए के लड़के का विवाह राजपूत लड़की से और बाह्य करकी का विवाह राजपूत लड़की से हो तो वह दोष नहीं रहेगा।

दूसरी बात वह है कि बनियों के लड़के संबंधियां एक ही प्रकार के वाता-वरण में पलते, एक ही अकार के खेळ खेळते, एक ही अकार की बराने वाली बातें सुनने सहने के करपोक बन बातें हैं। इस बा कारण भी हमारी सरोप समाज—रचना ही है। जो बातें बनिए का लड़का अपने घर में सुनता है और जो संस्कार बाल्यकाल में उस पर पड़ते हैं उन्हों के प्रभाव से वह कायर बन जाता हैं। जहाँ हमने व्याह—शादी के लिए पृथक् पृथक् जनसमुदाय बनाने की भूल की है वहाँ विभिन्न जातियों के काम बाटने में भी भूल की है। कई जातियाँ ऐसी हैं जो शताद्वियों से कभी युद्ध में नहीं गई या जिन्हों ने कोई ऐसा काम नहीं किया जिस में लड़ने—भिड़ने या दूसरे से टक्कर लेने की आवश्यकता हो। इसी के परिणाम से ये जातियाँ या जन—समुदाय कायर हो गई हैं।

वीरता और कायरता का संबंध उतना जन्म से नहीं जितना कि प्रति दिन के उन कार्यों से हैं जो हमारे स्वभाव बनाते हैं। अर्थात् वीरता और डरपोकी हमारे दैनिक कार्यों का ही परिणाम है। आप राजपूतों को एक वीर जाति समझते हैं। आप इस जाति के एक व्यक्ति को ले लीजिए। उससे कहिए कि हम तुम्हें एक लाख रुपया देते हैं, तुम कोई वाणिज्य करो। वह साफ इंकार कर देगा, और कह देगा कि मुझे व्यापार से डर लगता है; मैं न्यापार करके अपनी नींद हराम नहीं करना चाहता। फिर उस से कहिए कि बदि तम ब्यापार नहीं कर सकते तो आओ राज (मेमार) के साथ काम करो। वह इस काम से भी इंकार कर देगा। वह कहेगा मुझे थवई के साथ काम करने से हर लगता है। इस के विपरीत थवई साधारण-सा बास का मचान बाँघकर उस पर बैठ जाता है; एक फुट चौड़ी दीवार पर बे-घडक चलता-फिरता है। पर 'वीर' राजपूर्त को इस से डर लगता है। अब राज के संबंध में यह बात बहत प्रसिद्ध है कि राज की भार्या केवल रातके समय सुहागन होती है। दिन के समय जब राज काम पर जाता है तो वह यही समझती है कि संभव है कि क्षाज मेरा पति किसी मचान से या मकान से गिर कर मर न जाय । जब वह रातको लोट कर आता है तभी वह समझता है कि मैं सुह।गन हूँ।

विद कोई राज से कहे कि आओ तुम्हें इस भयावह धंधे से खुटकारा दिला दें, तुम सेना में भरती हो जाओ, युद्ध में मृत्यु की उतनी जोखिम नहीं जितनी तुम नित्य उठाते हो। वह स्पष्ट उत्तर देगा कि मैं सेना में भरती नहीं हो सकता, मुझे उस से डर लगता है।

्र अब किसी बनिए को बुलाइए और उस से कहिए कि लाख रुपया लो और व्यापार करो । वह कहेगा, वह तो साधारण-सी बात है। वह इस प्रकार की जोखिम का अभ्यस्त है। बात वास्तव में यह है कि प्रत्येक प्रकार के काम में बीरता एवं साहस की अपेक्षा है। जो काम हम नहीं करते उस से हमें डर लगता है। और जो काम हम करने लग जाते हैं उसके हम अभ्यस्त हो जाते हैं। बीरता और काबरता का बही तत्वज्ञान है।

अब तिनक सोचिए कि क्या कारण है जो हमारे राजपूतों के इतना शूर, साइसी और निडर होने पर भी वे उत्तर-पश्चिम से होने वाले उजह मुसलमानों के आक्रमणों को क्यों न रोक सके? सातवीं शताब्दी में सिंधु देश पर मुहम्मद बिन कासिम के आक्रमण से लेकर आज तक गत १३०० वर्षों में हिन्दुओं का पग दिन पर दिन पोछे ही क्यों हटता आ रहा है? नवीं शताब्दी में काबुल में भी हिन्दू राजे राज्य करते थे। पर आज अमृतसर से परे भी हिन्दू पैर नहीं घर सकता। गज़नी का महमूद भारत को १२ वर्ष में १८ बार कूट कर ले गया और किसी राजा या क्षत्रिय जाति ने उसके दात खहे न किए! इस के उपरान्त भी मुसलमान शासक आपस में लड़ते-भिड़ते रहे, पर किसी हिन्दू को उन से राजसत्ता छीन लेने का साहस न हुआ।

इस का कारण भी हिन्दूओं की विभिन्न जातियों में बेटी-अवहार का न होना है। इस प्रतिबंध से जहाँ न लड़ने वाली जातियाँ डरपोक हो जाती हैं वहाँ लड़ने वाली उजड़ और विचारहीन हो जाती हैं। पर विजय प्राप्त करने के लिए केवल वीरता एवं निडरता ही नहीं, उन के साथ खुद्ध और परिणाम-दिशता की भी आवश्यकता है। जो जातियाँ केवल लड़ती-भिड़ती रहती हैं वे उजड़, अदूरदर्शी और नीति-शन्त्र हो जाती हैं। राजपूर्तों के इतिहास में हम बार बार पढ़ते हैं कि वे बात बात में तलवार पर उतर आते थे; यह जानते हुए भी कि शत्रु की शक्ति अधिक है, केसरी बाना पहन युद्ध में मरने के लिए तैयार हो जाते थे। वे लोग केवल लड़ना मरना जानते थे, लड़ाई जीतने की कला उन को न आती थी। जोहर की प्रथा क्या थी ? परले दर्जे की मूर्खता। इस प्रकार की प्रथा बदाप ऊपर से बीरोचित प्रतीत होती है, पर इस का फल शत्रु के पक्ष में निष्कण्यक राज्य और स्वदेश के लिए स्थावी दासता है। आज़कल बदि कोई सेनानामक ऐसी परिस्थित में सेना को पीछे हटने की आज़कल बदि कोई सेनानामक ऐसी परिस्थित में सेना को पीछे हटने की

अपनी अपनी संकुनित जाति-विरादरी के भीतर ही विवाह करते रहने का

कुफल यह हुआ है कि मनुष्य को पूर्ण मनुष्य बनाने वाले सद्गुण अलग अलग जातियों में पंजीभृत हो गये हैं। ब्राह्मण बुद्धिमान तो है पर साथ ही वृथाभिमानी भी है। क्षत्रिय वीर तो है पर साथ ही अदूरदर्शी भी। बैरव व्यापार-कुशल तो है पर साथ हो कावरता की सजीव प्रतिमा भी। शह परिश्रमी तो है, पर साथ ही उस की आत्मा इतनी कुचली हुई है, उस की उभंग इतनी दबी हुई है कि उस में वह मानवी प्रतिष्ठा ही नहीं रह गई जिस के बिना यह जीवन दूसर माछ्स होने लगता है। भारत लड़ाईयों में इसलिए नहीं हारता रहा कि उसके सैनिक अयोग्य और निकम्मे थे। वरन् उस के हारते रहने का कारण इस के अयोग्य सेनानावक थे। विजवी सेनापति बनने के लिए राजपूत की वीरता और बाह्मण की दूरदर्शिता का मिलाप आवश्यक है। बदि ब्राह्मण और राजपूत का आपस में बेटी-व्यवहार हो, तभी इन दोनों गुणों वाली सन्तान उत्पन्न हो सकती है। पर जाति-भेद ने दोनों के विवाह पर रुकावट लगा दी है। इस लिए जात-पाँत को मानने वाला समाज अच्छे लडाके सिपाही तो चाहे उत्पन्न कर सके, पर विजवी सेनानायक उत्त्पन्न नहीं कर सकता । महाराजा रणजीतसिंह को भी अपनी सेना के लिए फ्रेंम्य सेनापति रखने पडे थे। देखिए पहले अँग्रेजों ने संयुक्त प्रान्त के होगों की सेना से पंजाब के किखों को जीता, फिर जब सन् १८५७ में संयुक्त प्रान्त की सेनाओं ने बिद्रोह किया, तो अप्रेजों ने उन्हीं सिखों की सेना से विद्रोही सेना को नष्ट कर दिया। कहने का अभिप्राय यह कि जिस सेना का सेनापित भँब्रेज होता था वही जीत जाती थी।

अपनी ही संकुचित जाति में विवाह करने और पैतृक व्यवसाय करते रहने से उस समाज में कई प्रकार के दोष उत्तपन्न हो जाते हैं। जो जाति सदा बौद्धिक व्यवसायमों में लगी रहती है वह प्रायः घमण्डी हो जाती है, उरपोक हो जाती है, वह हाथ से काम करना भूल जाती है, और अन्ततः उस में मानसिक दुर्बलता भी बढ़ जाती है। कारण यह कि झानके साथ आवरण का होना भी आवस्यक है। ऐसी बौद्धिक जाति एक प्रकार की वितण्डवादी वेशक बन जाती है, पर उस का दृष्टिकोण विशाल नहीं होता। वे लोग सब प्रकार की बातें नहीं सोच सकते, वे लड़ाइयाँ नहीं लड़ सकते, वे किसी उद्योग—धंधे में सफल नहीं होते।

इसी प्रकार जो जातियाँ केवल लड़ने-भिड़ने में, वा केवल वाणिज्य न्यापार में, वा केवल मेहनत-मज़दूरी में शताब्दियों से लगी हुई हैं, उन का भी एकाङ्गीन बढ़ाब हुआ है। मला साचिए तो सही, कि जो व्यक्ति आप भड़गी, जिस का बाप—दादा भंगी, जिस की की बच्चे भंगी, जिस के अड़ोसी—पड़ोसी भड़गी और जिसकी आने वाली सन्तान भी भड़गी हो, वह सिवा भड़गी के और क्या हो सकता है <sup>2</sup> यदि उस में मानवता का भाव इतना छस हो चुका हो कि वह एक हाथ से मल-मूत्र उद्यता हुआ दूसरे हाथ से साथ ही साथ रोटी भी खाता जाए, तो इस में आश्चर्य ही क्या है ?

जाति भेद से हमारे उद्योगे धंधों की भी बढ़ी हानि हो रही है। देखिए, कोई वस्तु जितनी अधिक मात्रा में तैवार हो उतनी ही वह सस्ती पढ़ती है। पर रहन—सहन की दृष्टिसे भारत के विभिन्न प्रदेश एक दूसरे से भिन्न हैं। इसलिए उनकी आवश्यकताएँ भी भिन्न भिन्न हैं। देश के एक ही भाग में बसने वाले विभिन्न वंशों एवं जातियों की भी यही दशा है। इस अवस्था का सब से महत्वपूर्ण परिणाम यह है कि यदापि देश बहुत विशाल है तो भी माल छोटे पैमाने पर ही तैयार होता है। हिन्दुओं की आवश्यकताएँ मुसलमानों की आवश्यकताणें से भिन्न हैं। उनका पहनावा एक दूसरे से भिन्न हैं। कोदल भारत के अनेक स्थानों में दोनों समाजों के दरज़ी भी भिन्न भिन्न हैं। केदल हिन्दुओं को ही लीजिए। बंबई जैसे नगर को देखिए। वहाँ हो बड़े समाज हैं—गुजराती और मराठी। इन दोनों का पहरावा अलग अलग है। इस लिए उन के दरज़ी एक नहीं हो सकते। गुजराती के लिए गुजराती दरज़ी होना चाहिए और मराठे के लिए मराठा। तभी वह उन के, विशेषत: किवों के, कपड़े बना सकेगा।

फिर गुजराती और मराठा खाना एक नहीं। इस लिए दोनों को विभिन्न प्रकार के रसोइए चाहिएँ। उन के भोजनालय और निवास स्थान भी एक नहीं हो सकते। केवल इसिए नहीं वि उनको विभिन्न प्रकार के आहार की आवश्यकता है, वरन् इसिलए भी कि उन के परोसने के ढंग में भी थोड़ा—बहुत अन्तर है। बाहर से देखने पर वे प्रभेद चाहे तुछ प्रतीत हों, परन्तु वे बढ़े प्रभावशाली हैं। जब किसी प्रदेश में बहुत से ऐसे समाज बसते हों जिन के खान-पान और रहन—सहन की रीति एक दूसरे से भिन्न हो और फलत: जिन की आवश्यकताएँ भी भिन्न हों, तो उन के एक दूसरे में खुल-मिल कर एक समाज बनने में जितना भी विलम्ब होगा, देश के आर्थिक विकास में उतनी ही हानि होगी। माल को बहुत बड़े पैमाने पर तैयार करना और कार्य-संपादन में विशेषता प्राप्त करना उच्चतर आर्थिक जीवन के लक्षण हैं। बहुँ इन दोनों का अभाव हो जाता है।

जो लोग जाति—भेद को रखते हुए हिन्दू-समाज का सुधार करना चाहते हैं वे नहीं समझते कि वे क्या कर रहे हैं। कई लोग ऐसे हैं जिनका जन्म भड़गी के घर हुआ है पर उनकी प्रवृत्ति सैनिक बनने की है। ऐसे लोगोंको जाति—भेद सैनिक नहीं बनने देता। कई युवक ऐसे हैं जिन का जन्म ब्राह्मण के घर हुआ है, पर उन में कोई बौद्धिक कार्य करने की न तो रुचि है और न योग्यता ही। वे बड़े सफल मोची या निपुण बढ़ई बन सकते हैं। पर यह जाति—भेद उन को अपना पैतृक धंधा करने पर विवश करता है। इस से वे उस में कोई उन्नित नहीं कर पाते। गले पड़ा ढोल बजाते हैं। इस से उन की और समाज की, दोनों की, हानि होती है।

. पैतुक व्यवसाय करने वाले की प्रगति रुक जाती है। पैतुक व्यवसाय करने बाला गायक मीरासी और भाट असफल है। सिनेमा में सफल गायक आप को एक भी ऐसा न मिलेगा जिसका पैतृक व्यवसाय संगीत हो। पैतृक व्यवसाय से चिपटा हुआ बढ़ई, लोहार और चमार वहीं खड़ा है जहाँ उस के पिता, पुरखे शताब्दियों पहले खडे थे। भरत का पैतृक मोची आज भी तीन रुपये से अधिक मोल का जूता नहीं बनाता, जबकि योरोप के मोची बीस बीस, पचीस पचीस क्यए के बूट बनाते हैं। इस का कारण यह है कि व्यवसाय को पैतृक बना देने से एक तो प्रतियोगिता का डर नहीं रहता, जिस से मनुष्य ढीला पढ़ जाता है. दुसरे बाहर से नया रक्त न आने से व्यवसाय को उन्नत करने के लिए प्रतिभा का अभाव हो जाता है। जात-पात में फ़ँसा हुआ हिन्दुओं जैसा समाज महात्मा गांधी. राजगोपालाचार्य और मोतीलाल नेहरू तो उत्पन्न कर सकता है, पर स्टालिन, चर्निल और माऊँट बेटन नहीं, जो सफल राज्य-प्रबंधकर्ता होने के साथ साथ विजयी सेनानायक भी हैं। जात-पाँत से मनुष्य का सर्वाङ्गीन विकास नहीं होता । इस से ऐसे मनुष्य उत्त्पन्न हो गये हैं जिनका सिर कह के बराबर बड़ा है, तो पैर सींक की तरह पतले हैं; पेट कुप्पे की भाति बाहर को निकला हुआ है, तो भुजाएँ तिनका तोड़ने में भी असमर्थ हैं। पूर्ण मनुष्य वही है, जिस के सब अंग ठीक अनुपात में हों।

समाज वही उत्तम कहला सकता है जिस के सदस्यों के सब अंग उन्नत और सहद हों। आवश्यकता पड़ने पर सब के सब सिपाही, दूसरे अवसर पर सब के सब ब्यापारी और तीसरे अवसर पर सब के सब अध्यापक बन सकते हों। यह नहीं कि बदि सैनिकों की आवश्यकता हो तो केवल राजपूतों में से भरती हो, ब्यापारियों की आवश्यकता हो तो केवल बनियों में से, और जब अध्यापकों की आवश्यकता हो तो केवल ब्राह्मणों में से भरती करना पड़े। इस प्रकार की काम करने वालों की बाट जहाँ भी होगी वहाँ सारी जाति दुर्बल हो जायगी। अस्थायी विभाजन हानिकारक नहीं, पर स्थायी विभाजन प्राण-घातक हलाहल है।

विभिन्न काम करने वाले जन-समूह दूसरे देशों में भी हैं। पर वहाँ उनका समूहीकरण अस्थायी है, हमारे यहाँ की माँति जन्म से या स्थायी नहीं। वहाँ जो आज श्रमजीवी है, वही कल किसान बन जाता है। उस का बेटा पादरी बन जाता है और भाई सेना नायक। वहाँ अस्थायी श्रेणियाँ ( Classes ) हैं, स्थायी जातियाँ ( Castes ) नहीं। श्रेणी बदली जा सकती है, पर जाति नहीं। यही कारण है कि हमारे यहाँ सब भारत-वासियों के सामाजिक, आर्थिक और राजनीतिक हितों का साझा नहीं। जो बात जाट के लिए अमृत है वहीं बनिऐ के लिए विष हैं। जिन लोगों के साथ आपका खान-पान और व्याह-शादी है उनके प्रति आपके हृदय में प्रेम होना स्वाभाविक है। जाति-भेद को बनाए रखकर जो लोग देश में एक राष्ट्र बनाना चाहते हैं या साम्प्रदायिकता को मिटा देना चाहते हैं वे नहीं जानते कि वे क्या कर रहे हैं। जिस हिन्दू का सारा सामाजिक जीवन, जन्म से मरण पर्यन्त, बिलकुल साम्प्रदायिक है, जिसकी छीटी सी संकीर्ण जाति ही उसका समचा संसार है. उस से आप कैसे आशा कर सकते हैं कि वह राजनीतिक क्षेत्र में, अपनी जातिवालों और दूसरी जातिवालों को बराबर समझने लगेगा। यह बात सर्वथा अस्वाभाविक है। असंबलियों के चनाव के दिनों में यह बात स्पष्ट हो जाया करती है। पंजाब का ब्राह्मण अपने पड़ोसी कहार को छोड़कर विहार के भिन्न भाषा भाषी ब्राह्मण को अपना भाई क्यों समझता है ? क्यों कि बह कहार के यहाँ बेटी-व्यवहार नहीं कर सकता. पर बिहारी ब्राह्मण के साथ कर सकता है। यह स्वाभाविक है। रक्त सदा पानी से गाढा रहता है। जो व्यक्ति

क्षप्रवाल सभा या जाट महासभा का मंत्री है और कांग्रेस की वेदी से कहता है कि सब भारतवासी मेरे राष्ट्र-बंधु हैं, वह अपनी आत्मा को झुटब्बता है और संसार को घोखा देना चाहता है। आपको संसार में ऐसा कोई स्वतंत्र राष्ट्र नहीं मिलेगा जिस के सदस्य, केवल जन्म के ही कारण, अपने दूसरे देश-माई से खान-पान और ब्वाह-शादी करने से इंकार करते हों। इस देश में इस समय जो गुप्त रूप से जाटस्थान, राजपूतस्थान, आदि शसियों का झार-खण्ड आदि बनाने की चेष्टाएँ हो रही हैं, ये सब जाति-भेद का ही स्वाभाविक परिणाम हैं। जाति-भेद को मानने वाला हिन्दू बेशक डींग मारे कि मैं पहले हिन्दुस्थानी और बाद को हिन्दू हूँ, पर सचाई वह है कि वह पहले तो कहाँ बाद में भी हिन्दुस्थानी नहीं, हिन्दुस्थानी तो दूर वह हिन्दू भी नहीं। वह तो ब्राह्मण, अप्रवाल या जाट है। यदि जाति-भेद को न मिटाबा गया तो यह जाति-भेद भारत की इस कथित स्वतंत्रता को मिटा देगा। प्रकृति पहले भी कई बार-शिवाजी के समय, सिखों के समय, और सन् १८५७ में-भारत को स्वतंत्र होने का अवसर देती रही है। पर जाति-भेद का रोगी भारत उस स्वतंत्रता को बनाए रखने में सदा असमर्थ रहा है। इतिहास से शिक्षा लेने की भावस्यकता है। राष्ट्र को बाहर के शत्रुओं से उतना भव नहीं, जितना अपने भीतर के इस बोदेपन से। हिन्दू की अपनी संक्रुचित जाति के और उपजाति के प्रति भक्ति, विशाल शष्ट्र-भक्ति को दबा देती है।

जाति—भेद ने हिन्दू की महत्वाकांक्षा को मार डाला है। उस में उन्नित करने की उमंग ही उत्पन्न नहीं होती। भड्गी समझता है, मैं तो सदा मंगी ही रहुँगा; उन्नित कर के मैं बाह्मण नहीं बन सकता। बाह्मण समझता है, मेरी जन्म की उच्चता को कोई छीन नहीं सकता। इसिल्लिए अपने को उन्नत करने की उस में कोई उमंग उत्पन्न नहीं होती। सुनार गहने गढ़ता है, चमार जूते बनाता है; पर साथ ही अनुभव करता है कि इस व्यवसाय के कारण ही समाज मुझे शहर और नीच समझता है; इसिल्ए उस का अपने काम में प्रेम नहीं होता। जिस काम से मनुष्य को प्रेम न हो, जिसे वह अपने अपमान का कारण समझे, उसे वह उन्नत नहीं कर सकता। इसीलिए हमारे शिल्पियों और कल्पकारों की दृशा बहुत कम सन्तोषजनक देखी जाती है।

हिन्दू समाज की रचना ऐसी है जिस से कोई बाहर से आकर हिन्दुओं

में मिल नहीं सकता है और जो इन में से निकल जाना चाइता है उसे रोका नहीं जा सकता। हिन्दू समज में केवल हिज ही रह सकता है। मंगी, चमार, ढेढ़ आदि अस्ट्रस्व ही नहीं; कोई लोहार, नाई, माली, कुम्हार, तेली, कलवार, घोबी, कहार आदि कारीगर—जाति का मनुष्य भी सम्मानपूर्वक नहीं रह सकता। वह चाहे जितना भी विद्वान, सदाचारी, धनी और गुणी क्यों न हो, उस की जाति का पता खगते हो, दो कोड़ी का हिज भी उस का तिरस्कार करने लगता है। जिस साहस के साथ रेल पर कुली का काम करने वाला ब्राह्मण बाजार में खड़ा होकर " में ब्राह्मण हूँ " कहता है उसी सहस के साथ एक नाई वकील कभी अपनी जाति नहीं बता सकता। वह सामाजिक तिरस्कार से डरता रहता है। इसीलिए कायस्थ अपने को वर्मा, नाई अपने को कुलीन ब्राह्मण हार्मा, कलवार अपने को हबहब क्षत्रिय और अहल्लालिया, बढ़ई अपने को धीमान ब्राह्मण और रामगढ़िया, सुनार अपने को मेड़ राजपूत, और कुम्हार अपने को प्रजापति ब्राह्मण और रामगढ़िया, सुनार अपने को मेड़ राजपूत, और कुम्हार अपने को प्रजापति ब्राह्मण और रामगढ़िया, सुनार अपने को मेड़ राजपूत, और कुम्हार अपने को प्रजापति ब्राह्मण और रामगढ़िया, सुनार अपने को मेड़ राजपूत, और कुम्हार अपने को प्रजापति ब्राह्मण और रामगढ़िया, सुनार अपने को मेड़ राजपूत, और कुम्हार अपने को प्रजापति ब्राह्मण और रामगढ़िया राजपूत, सिहोरे अपने को शिवहरे अथवा जावसवाल कहने लगे हैं।

एक बुटिक्ला प्रसिद्ध है। तीन मनुष्य रास्ता बलते बलते इकड़े हो गये। उन में से एक दूसरे से पूछने लगा कि तुम कौन होते हो ? वह बोला भहल्द-बालिया। फिर दूसरे ने पहले से पूछा, तुम कौन जाति हो ? वह बोला राम गिद्धिया। तब उन्हों ने तीसरे की जाति पूछी। इस पर वह बोला-देखो भाई, यदि तुम अहल्द बलिया हो और यह राम गिद्ध्या है, तो में बहावल पुरिया हूँ, पर विद तुम कक्षवार हो और यह बर्ट्स है, तो में जुलाहा हूँ।

समाज की यह दशा अच्छी नहीं। जिन को केवल जन्म के कारण आप अछूत और ग्रेड समझकर घृणा करते हैं उन का आप के प्रति कभी सद्भाव नहीं हो सकता। कोई अछूत और कोई ग्रेड उसे नीच समझने वाले द्विज से प्रेम कैसे कर सकता है ? थोड़ा सा भी दबाब पड़ने पर वह धर्मान्तर और समाजान्तर के लिए तैवार हो जावगा।

कुछ लोग कहा करते हैं कि जाति-बिरादरी का संबंध होने से मनुष्य का चित्र बिगड़ने में देर लगती हैं; वह बिरादरी के डर से कोई कुकर्म नहीं करता; बदि किसी कारण वह गिर भी जाय तो बिरादरी के डर से फिर अपने को संभाक लेता है। इस प्रकार का तर्क करने वाले लोग भूल जाते हैं कि जिस

प्रकार कुछ अवस्थाओं में जाति-विरादरी के संबंध किसी व्यक्ति को पतित होने से रोकते हैं, उसी प्रकार कई दूसरी बिरादरियाँ अपने सदस्यों को ऊपर उछन् से रोकती हैं। क्या कारण है कि हिन्दुओं की कुछ श्रेणियाँ सदा से भिखभँगी बन गई हैं ? उनको माँगकर खाने से ग्लानि क्यों नहीं होती ? क्या कारण है कि नायक प्रभृति हिन्दुओं की कुछ जातियों में से अपनी लड़कियों से वैश्यावित कराने की लत्त नहीं छटती? हिन्दुओं में साँसी, बाजीगर, डोम, गगडे और कंजर आदि कई ऐसी मानव-श्रेणियाँ हैं जो केवल इसलिए अपनी बुरी लत्त को नहीं छोडती क्योंकि उन की चारों ओर की परिस्थिति. और उनके सगे-संबंधी सब के सब उसी पतित अवस्था में रहते हैं । उनको यह विचार तक नहीं होता कि ने नीच हैं। यदि जाति-बंधन न हो, और सब प्रकार के लोग आपस में ज्याह-शादी करें तो न कोई जाति इतनी पवित्र हो जाय कि स्वयंपाकी ब्राह्मणीं की भाति लकडिया भी घोकर जलाए, और न कोई जाति इतनी गिर जाय कि भंगी की भाति मल-मूत्र से सने हाथों से ही रोटी खाती जाय। यह जाति-प्रया सृष्टि-नियम के विरुद्ध युद्ध, है। इसलिए समाज के लिए हानिकारक है। यदि यह बाट प्रकृति को अभीष्ट होती तो भड्गन और बाह्मण के मेल के सन्तान व होती।

राष्ट्र का लक्षण विभिन्न विद्वान विभिन्न रीतियों से करते हैं। पर यह एकें अटल सत्य है कि जिस जन समुदाय का या जिस देश के अधिवासियों का रक्त साझा न हो, जो आपस में बेटी-व्यवहार न करते हों, वे कभी एक राष्ट्र नहीं बन सकते। भाषा—भेद, धर्म-भेद अन्त में मिट जाता है। उदाहरणार्थ, अमेरिका में विभिन्न भाषाएँ बोलने वाली जातियाँ जाकर बसीं, और कालान्तर में एक राष्ट्र बन गई। इंड्रेंग्लेंड में रोमन केंचीलिक और प्राटेस्ट्रंट ईसाई धार्मिक मतभेद के रहते भी एक राष्ट्र बन गये। बीन में बौद्ध, मुसलमान और ईसाई एक राष्ट्र बन चुके हैं। इस से सिद्ध है कि भाषा और धर्म का भेद राष्ट्र—निर्माण के मार्ग में बाधा नहीं डाल सकता। यह सौभाग्य हिन्दुओं को ही प्राप्त है कि उन्होंने एक ऐसी पद्धित निकाल ली है जिस से एक ही राष्ट्र बैंट कर अनेक राष्ट्र बन गया है।

लोग पूँजीवाद की निन्दा करते हैं। पर पूँजीवाद जाति-भेद का सामना नहीं कर सकता। वहाँ कुछ मनुष्य धनी हैं और कुछ निर्धन। पर हो सकता है कि बही धनी किसी दिन दिए हो जाय और जो आज दिर हैं वे कुछ वर्ष बाद धनी हो जायें। पर भारत में जो पूँजीपित जाति है वह सदा पूँजीपित रहेगी। उसकी पूँजी उसकी अपनी हो जाति में चक्कर लगाती रहेगी, वह अपने उसी जातिगत वृत्त से बाहर नहीं जायगी। इस लिए सहलों वर्षों से बनिए एक जाति के रूप में धनी और कहार एक जाति के रूप में दिख चले आ रहे हैं। इस जाति—प्रधा से सैनिक शक्त भी एक ही जाति में और विद्या भी एक ही जन—समुदाय में सीमित रहेगी। इस से नीच जातिमा सदा नीच ही बनी रहेंगी। मङ्गी आज भी भागगी है, सहस्र वर्ण पहले भी भंगी ही था, एक सहस्र वर्ष बाद भी भंगी ही रहेगा। क्या हम हिन्दू इसी संस्कृति और सभ्यता पर गर्व करते हैं? इस प्रकार की इजारादारी प्रकृति को अभीष्ट नहीं। इस इजारादारी को पहले मुसलमान आक्रमणकारियों ने खड्ग के बल से तोड़ा और इस के बाद अंग्रेजों ने।

हिन्दुओं में साठ लाख भिख-मंगे साधु होने का कारण भी जाति-भेद है। जिस समाज में मनुष्यों को अपनी स्वाभामिक प्रवृति के अनुकूल काम करने का अवसर न मिले और उनको ऐसे काम सौंपे जायँ जिनमें उनकी रुचि न हो, तो समाज में दीर्घसूत्रता और उदासीनता उत्पन्न हो जाती है। उसी **आलस्य और उदासीनता का परिणाम हिन्दू-समाज में भिल-मँगों** की इतनी अधिक संख्या है। यदि इन भिख-मँगों को उन की अपनी अपनी रुचि के अनुसार काम दिया जाता तो वे कदापि इस कुस्सित वृत्ति को प्रहण न करते। एक ब्राह्मण का लड़का चमडे का काम करना चाहता है। पर उस की जाति-बिरादरी इस काम को अच्छा नहीं समझती। ऐसी अवस्था में वह विवश होकर ब्राह्मण के लिए मनु का नियत किया हुआ व्यवसाय करने लगता है। पर वह काम उसकी स्त्राभाविक प्रतृति के विरुद्ध है। इसलिए वह उसे छोड़कर साधु बन जाता है। जब उसे साधारण रीति से माँगने से पर्याप्त भिक्षा या दान नहीं मिलता, तो वह पालंड रचता है। तीथीं और मेलों में आप को बहुत से साथू ऐसे मिलेंगे जिनमें से किसी ने अपनी भुजा सुखा रखी है, किसीने नास्त बढ़ा रखे हैं, कोई लोहे के काँटों पर लेटा है। ये सब पाखंड उनको इसीलिए करने पड़ते हैं।

सुना है माइसोर विकाविद्यालय के वाइस चांसलर डाक्टर सर ज्ञजेन्द्रनाथ

इमारा समान २०२

सील जाति से नाई हैं। यदि उनको उनका पैतृक व्यवसाय करने पर नाध्व किया जाता तो देश की प्रतिभा की कितनी बढ़ी हानि होती? कलीराम नामक एक २० वर्षीय अहीर नवयुवक ने गत्युद्ध में विक्टोरिया कास प्राप्त किया था। क्या उसे उस का पैतृक व्यवसाय भेड़-क्करी पालने पर विवश करना हितकर होता?

कुछ लोग कहा करते हैं कि जाति—भेद न होता तो हिन्दू जाति नष्ट हो जाती। उनसे हम यही कहेंगे कि हिन्दू जाति जात—पाँत के कारण नहीं, बरन् धार्मिक सहिष्णुता, विचार—स्वातंत्र्य, श्रेष्ठ संस्कृति, उच्च तत्वज्ञान, और अहितीय ब्रह्मवाद जैसे अपने दूसरे सद्गुणों के कारण ही जीवित रही है, अस्पि इसका वह जीवन जात—पाँत के रोग ने मृत्यु से भी बुरा बना रखा है।

## अठारहवाँ परिच्छेद

## भारत के राजनीतिक इतिहास पर एक दृष्टि

आप से कोई ढाई सहस्र वर्ष पूर्व हमारे एक बहुत बडे पूर्वज ने, वस्तुतः संसार के सब से बडे महापुरुष ने, जाति—भेद की विषमताओं और हानियों के विरुद्ध अनवरत प्रचार किया था। कारण यह कि उस की दूरदर्शी आँख ने जाति-भेद के भीतर हिन्दू समाज के विनाश का बीज देख लिया था। संपूर्ण भरत सन्ड उस का मतानुवावी बन गवा था। जब तक भारत में बौद धर्म का प्रचार रहा यह देश स्वतंत्र और सबल बना रहा। तब भी विदेशी आक्रमणकारियों के लिए वह देश उसी प्रकार खुला पड़ा था जैसा कि आज है। परन्तु वह इतना बलवान था कि किसी को भी इसकी ओर आँख उठाकर देखने का साहस न होता था। कोई १२०० वर्ष तक भारत स्वाधीन एवं असण्ड बना रहा। महाराज अशोक का साम्राज्य अराकान से हिन्दूकुश तक फैला हुआ था। इतना बड़ा प्रदेश भारत में ऑप्रेजों के अधीन भी नहीं था। भगवान बुद्ध की शिक्षा के प्रभाव से जाति-भेद रुपी पिशाच दव गया था और फलतः हिन्दुओं में पराक्रम एवं पुरुषार्थ की ऐसी वृद्धि हुई थी कि सत्तर वर्ष के बुट्टे बीहर बनों और दुर्गम पर्वतमालाओं को लांच कर तिज्यत, चीन और संसार के दूसरे देशों में धर्म प्रचार के लिए पहुँचे थे। उस समय चीन, जापान, ब्रह्मा, छह्का, अफ़ग़ानिस्तान, खुतन और मध्य एशिया प्रभृति नाना देशों की समूची प्रजा भारत को अपनी पुण्य भूमि समझकर वंदना करती थी। परन्तु ज्यों ही देश की शत्रु स्वार्थी पुरोहित-शाही ने बौद्ध धर्म के निरुद्ध षड्यंत्र रचकर जाति-भेद को फिर से प्रचलित किया और भारत का शासन-सूत्र पुष्यभित्र जैसी पुरोहित शाही के हाथ की कठ पुतिक्रियों के हाथ में आया त्योंही देश अधःपतन की ओर अप्रसर होने लगा। भारत पर उत्तर-पश्चिम से आक्रमण होने लगे। रक्त की नदियाँ बह

निकलीं। हिन्दू राष्ट्र उन नृशंस विदेशियों के प्रबल प्रहार को रोकने में असमर्थ हो गया। तब उस महान हिन्दू—राष्ट्र की—हाँ, उस राष्ट्र की जिसकी अध्यासिक ज्योति अब तक भी समूचे एशिया महाद्वीप को आलोकित कर रही है और जो सुदूर नार्वे एवं मेनिसको तक पहुँची थी—इस लज्जाजनक अधोगतिका, इस की चिरकाल—व्यापी दासता का, क्या कारण हुआ? भारत का जल-वायु वही है, वही हिमालय और वही गङ्गा है, वही हम हैं, वरन् हमारी संख्या तब से बहुत बढ़ गई है, फिर भी हम संसार में सब से अशक्त राष्ट्र हैं। अवस्य ही हमारी समाज रचना में कोई दोष आगया है, जिस से हम इतने अशक्त हो गये हैं। इसारे मानसिक दृष्टिकोण में अवस्य कोई भारी श्रृटि है, जिस से हम संख्या में बहुत अधिक होने पर भी मुद्री भर विदेशियों से हार खाते रहे हैं।

अन्तर्मुख होकर थोड़ा भी विचार करने से हमारी दरिद्रता, हमारी राजनीतिक दासता और हमारी सामाजिक अधोगति का वास्तविक रहस्य हम पर प्रकट हो जायगा। भारत अभी तक भी वही भारत है जो कभी समूचे संसार का गुरु था। समाज-रचना के क्षिवा हमारी और कोई भी चीज नहीं बदली। परन्तु इस समाज व्यवस्था ने हमें घुन की तरह खा डाला है। उसने भारत की एकता के आधर को ही नष्ट कर डाला है। उस ने भाई को भाई से लड़ा दिया है। माई को भाई का होही बना दिया है। हमारे जिस उच्च चरित्र की किसी समय भूमण्डल में धाक थी वह अष्ट हो गया है। हमारे जीवन दुःखी हो गया है। हम कुत्ते और बिक्री की माँति लड़ रहे हैं।

हम लोग अपने दोवों को आप नहीं देख सकते। हम उस पैशासिक शिंक के चंगुल में फँसे हुए हैं जिसने हमारे भीतर सामाजिक फूट और भेद उत्पन्न किए हैं और जो उस फूट और उन प्रभेदों को अपने नीच स्वार्थ के लिए सदा बनाए रखना चाहती है। परन्तु एक निष्पक्ष विदेशी जिसे हमारी समाज रचना से कुछ लेना देना नहीं, बता सकता है कि हमारे सामाजिक संगठन को छिन्न भिन्न करने वाली एकमात्र चीज हमारी जात पात है। वह एक ऐसी महा ब्याधि है जिस का फलाफल इतिहास के पन्नों में पढ़ा जा सकता है। वह वह क्षवरोग है जिसने राष्ट्र को छोटे छोटे उकड़ों में बाटकर उसकी मिलकर काम करने की शिक्त को नष्ट कर डाला है। वन के पशु भी शत्रु को देखकर उसका सामना करने के लिए इकड़े मिल जाते हैं। मेल की वह बुद्धि जो मेडियों और भैसी

तक में अब तक पाई जाती है, हम मनुष्य कहलाने वाले प्राणियों में छप्त हो गई है। सोचिए तो सही, उत्तर-पश्चिम की ओर से मुड़ी पर मुसलमान उठते हैं और अपने से कई गुना अधिक संख्या वाले हिन्दुओं को भगा देते हैं। इसका कारण क्या है? देखिए एक विदेशी विद्वान क्या कहता है:—

"विभिन्न वणों और उपवणों को सदा के लिए एक दूसरे से पृथक् पृथक् रखने का परिणाम यह हुआ है कि रंग-रूप, आकार-प्रकार, और रहन-सहन की दृष्टि से हिन्दुओं का आपस में कुछ भी सादस्व नहीं रहा। दूसरे देशों की भाँति यह धनी और निर्धन का, नगर और ग्राम का, स्वामी और सेवक का प्रस्त नहीं। इन का अन्तर तो उस से भी कहीं अधिक गहरा है। किसी एक ज़िले या नगर को ले लीजिए। वहाँ के लोगों को देखकर आपको ऐसा नहीं जान पड़ेया कि वे सब एक ही राष्ट्र के हैं। वे आप को विभिन्न राष्ट्रों का—वरन् मनुष्य जाति के बिभिन्न वंशों का—समुदाय प्रतीत होंगे, जो एक दूसरे के साथ न खाते-पीते और न ज्याह-शादी करते हैं, और जिन का संसार केवल इन की अपनी ही छोटी-सी बिरादरी है। इस में कुछ भी अतिश्वासीक न होगी, बादि हम कहें कि जाति-भेद ने भारत के अधिवासियों को २००० से भी अधिक जातियों में बाद रखा है। इन जातियों का आपस में उस से बढ़कर संबंध नहीं जितना विद्याधर के पशु-पक्षियों का आपस में उत्त है।

"जो देश सामाजिक रूप से इस प्रकार छोटी छोटी जातियों और उपजातियों में और राजनीतिक रूपसे अनेक छोटे छोटे राजवाड़ों में बँटा हुआ था उसके भाग्य में पिहले ही प्रबल आक्रमणकारी के सामने हार खा जाना स्पष्ट रूपसे बदा गया था। यह आक्रमणकारी इस्लाम था। मुसलिमों को एक बड़ा लाम था। वे हिन्दुओं के विरुद्ध सब इकड़े हो जाते थे। इस्लाम हिन्दू-धर्म का बिलकुल उलट है। उसका सिद्धान्त है कि सब मोमिन (मुस्लिम) भाई हैं। इसने अछूत और तीच वर्ण की बहुत बड़ी संस्था को आकर्षित किया। इस्लाम प्रहण कर लेने पर उन लोगों की स्थित शासकों के बराबर हो जाती थी। भारतीय मुसलमानों की संस्था के इतबा अधिक होने का कारण यही है। ये अधिकांश में उन हिन्दुओं के संस्था है जिन्होंने विभिन्न कालों में इस्लाम प्रहण किया था। १ (Clashing Tides of colour, by Lothrop Stoddards, pp. 285-286.)

अब तनिक इतिहास के पन्ने उलटिये।

सातवीं शताब्दी की बात है। सिंध-नरेश दाहर के पिता चचने पण्डे-पुरोहितों की बहकावट में आकर सिंध के जाटों, मेडों और छहाणों को श्रष्ट ठहरा दिया था। उनके लिए घोडे की सवारी करने, शक्त धारण करने, सुन्दर वक्ताभूषण पहनने और सेना में भरती होने का निषेध कर दिया था। इस से देश में बड़ी देशिंगिन फैल गई थी। अवसर पाकर जब दाहर के समय में अरब के अबुल क़ासिम ने सिंध पर आक्रमण किया तब दाहर ने प्रजा को देश-रक्षा के लिए लड़ने को कहा। परन्तु ब्राह्मणों ने कहा, हम आप की विजय के लिए देवता से प्रार्थना कर सकते हैं, लड़ना हमारा काम नहीं। वैद्यों ने कहा, हम से रुपया-पैसा और खाय-सामग्री बेशक ले लीजिए, हम युद्ध करना नहीं जानते। शहों ने कहा, हमें क्या-किसी का राज्य हो, हम तो सदा दास ही बने रहेंगे; हमारा काम तो शाखों ने दिजों की सेवा ही ठहरावा है। बस लड़ने के लिए थोडे से क्षत्रिय निकले। उन में भी आधी कियाँ थीं, कुछ बच्चे थे, कुछ बूढे थे और कुछ रोगी थे जो लड़ न सकते थे। फलतः राजा की हार हुई। वह युद्ध में मारा गया। उस की दो लड़कियाँ पकड़ी जाकर खल़ीफ़ा के अन्तःपुर में पहुँचाई गई। (देखों "चब नामा" और डाक्टर ईश्वरी प्रसाद कृत " मुस्लिम इस इन इण्डिया। ")

इस संबंध में एक बात और भी ध्वान देने योग्य है। अरब लोग इतने दिन तक सिंध पर चढ़ाई की तैवारी करते रहे। उन्होंने पहके अपने गुप्तचर सिंध में भेजकर वहाँ की वास्तविक दशा का पता लगा लिया और अनुकूल अवसर देखकर आक्रमण किया। इस के विपरीत दाहर ने यह जानने का कभी यल ही न किया कि उस के पढ़ोसी देश अरब में क्या हो रहा है। वह यह यत्न कर भी नहीं सकता था। कारण यह कि धर्म-श्रष्ट हो जाने के डर से कोई हिन्दू गुप्तचर बन कर अबर में जाने को तैवार न हो सकता था। जो ब्राह्मण हिन्दू कहार के हाथ का भोजन खाकर पतित हो जाता है वह मुसलमान के हाथ का वा उस का खुआ काकर हिन्द कैसे बना रह सकता था?

२. शेरशाह स्री के समय में हेमचन्द्र (हेमूँ बक्काल) नामक एक बनिए ने अपना नाम विकमादित्य रख कर हिन्दू—राज्य स्थापित करना चाहा। उसने दिल्ली आदि कई स्थानों पर मुगल सेनाओं को हराया। परन्तु राजपूतों ने उसकी सेना में भरती होने से इंकार कर दिया। वे कहते थे कि हम क्षत्रिय होकर नीच वर्ण के कैंदेव के अधीन काम नहीं कर सकते। फलतः जब हेमचन्द्र को बैरम खाँ से हार हुई तो उन्हीं राजपूतों को मुसलमानों का दास बनने में किसी। प्रकार के अपमान का अनुभव न हुआ।

३. काठियावाड़—गुजरात का एक ढेढ़ (अछूत) जब तक हिन्दू रहा, वर्ण-व्यवस्था के टेकेदारों ने उसे उठने न दिया। परन्तु ज्यों ही मुसलमान बनकर उस ने अपना नाम नासिरुद्दीन खुसरो रखा त्यों ही उसने खिलुलजी वंश की सारी सत्ता अपने हाथों में ले ली। हिन्दू रहते हुए वह किसी क्षत्रिय ली का स्पर्श तो दूर दर्शन भी न कर सकता था। मुसलमान बनकर उसने राजा कर्णराव की बी देवल देवी के साथ, जिसे अलाउद्दीन ले आया था, विवाह कर लिया। उसने खिलजी राजघराने की खियाँ। अपने बंधु—बान्धवों में बाट हीं। वह कुरान के उपर मूर्तियाँ रखाया करता था। वह चाहता था कि हिन्दू—राज्य की पुनः स्थापना करे। पर सवर्ण दिन्दुओं ने एक अछूत की सहायता करने से इंकार कर दिया। इसी प्राकार मलिक काफूर भी एक नीच जाति का गुजराली हिन्दू बा जो मुसलमान हो गया था।

४. जब अहमद शाह अब्दाली ने भारत पर आक्रमण किया और पानीपत के मैदान में सदाक्षिवराव भाऊ ने उस का सामना किया, तब मराठों की बीरता और भाऊ के शौर्य को देखकर अब्दाली के छक्के छूट गये। उसने घोडे पर से उतर कर ईश्वर से प्रार्थना की कि यदि इस बार में सकुशल स्वदेश को छौट सकूँ तो फिर कभी भारत की ओर मुँह न कहँगा। इसी बीच में, एक दिन रात्रि के समब उसने मराठों की छावनी पर दृष्टि दौड़ाई तो क्या देखा कि सैकड़ों—सहस्रों स्थानों पर थोड़ी थोड़ी आगें जल रही हैं। उसने पूछा, ये क्या है ? उसे बताया गया कि मरहटा छोग एक दूसरे के हाथ का बना भोजक नहीं खा सकते; इसलिए वे अपना अलग अलग भोजन बना रहे हैं।

बह सुन अन्दाली को ढाढ़स वॅथ गई। वह बोला, जो लोग आपस में इकड़ा खा नहीं सकते उनको जीतना क्या कठिन है। दूसरे दिन जब बारह कजे तो मुसलमानों ने तो खरजी में से निकाल कर, घोडे पर बैठे बैठे ही, रोटिया खा लीं। परन्तु मरहटे अपना अपना खाना बनाने में लग गये। अन्दाली ने सबसद देख एक दम उनपर धावा बोल दिया। कोई मरहटा नहा रहा था, कोई झल छोंक रहा था, कोई आटा गूँच रहा था, कोई खा रहा था। कार्खों विपादियों में से दो सहस्र भी अन्दाली का सामना करने के लिए तैसार न हो। सके। फलतः मराठा सेना में भगदड मच गई। भाऊ मारा गया।

भरतपुर के राजा सूरजमल ने भाऊ को परामर्श दिया था कि अन्दाली के साथ आमने सामने होकर लड़ाई करना ठीक नहीं, उस पर छिप कर छपे मारने नाहिएँ। भाऊ बाह्मण था और सूरजमल बाट। भाऊ ने सूरजमल के परामर्श को उकराते हुए कहा था—

दोंशाको फाटो भको साबत भको न टाट। राजा भवा तो क्या हुआ अन्त जाट का जाट॥

ठीक है, एक जाट श्रद्ध का दिया सत्परामर्श्व भी उच्च ब्राह्मण क्यों मानता! इतिहस में ऐसे ही बीसियों और उदाहरण हैं जहाँ जाति—भेद के कारण हिन्दुओं की पराजय हुई। उन सब का उहे स करना यहाँ कठिन है। जिस सराठा राज्य की स्थापना महाराज शिवाजी ने इतने बान से की थी उस के किनाश का मुख्य कारण भी जाति—भेद ही था। पेशवा ऊँचे वर्ण के ब्राह्मण थे और होलकर, भोंसले, शिन्दे आदि सरदार श्रद्ध। सर यदुनाथ सरकार और छेथिज आदि इतिहासकारों ने इस बात को स्पष्ट रुप से स्वीकार किया है। सरकार की पुस्तक "शिवाजी एण्ड हिज टाईम्स" में लिखा है:—

"शिवाजी के प्रयत्न से समूचे देश में एक अस्थावी उत्साह फैळ गया भीर हमने समझ लिया कि देश संगटित हो गया। परन्तु समूचे समाज रूपी झारीर में पड़ी हुई दरारें और छिद्र गुप्त रूप से कार्य करते हैं। उन के कारण हम किसी उच्च आदर्श को चिरकाल तक बनाए नहीं रख सकते। शिवाजी ने इन दरारों को वैसी की वैसी बनाए रखना चाहा। वह मुग्लों के आक्रमण में एक ऐसे हिन्दू-समाज की रक्षा करना चाहता था जो जाति-भेद के विभाजन और अलगाव को ही जीवनका क्षांस समझता है। वह विषमता से भरे हुए झुद्गा-जमुनी समाज को समूचे भारत का विजेता बनाना चहता था। इस किए मानो वह बाल की दीवारें तैयार कर रहा था। वह असमब को संभव बनाने जा रहा था। जात-पात से बुरी तरह दवे हुए, भीतर से फटे हुए और बिखरे हुये हिन्दू समाज का भारत जैसे विशाल महाहीप पर स्वराज्य स्थापित करना महाहीप पर स्वराज्य स्थापित

यह ठीक है कि १५ अगस्त १९४७ के बाद से पाकिस्तान और भारत दो भलग अलग देश बन गये हैं और अधिकांश मुसलमान भारत से निकल कर पाकिस्तान चले गर्ने हैं, पर वह भारत की राजनीतिक समस्या का कोई हल नहीं। अब भी भारत में चार करोड़ के लगभग मुसलमान रह गये हैं। उन के अतिरिक्त ईसाई, यहदी और पारसी आदि भी कई ऐसी जातियाँ हैं जिनका हिन्दुओं ने सामाजिक बहिष्कार कर रखा है। कहने का तात्पर्य वह है कि जिन कारणों से देश का विभाजन हुआ है वे अभी तक भी पूर्ववत हिन्दुस्थान में वर्तमान हैं। यह कहना बड़े दुस्साहस की बात होगी कि भारत के किसी राजनीतिक दल विशेष ने अँग्रेजों को भारत से निकाला है। यह तो अन्त:राष्ट्रीय स्थिति का परिणाम है कि भारत को स्वतंत्र होने का अवसर मिला है। नहीं तो हम पूछते हैं कि पाकिस्तान ने कौनसा स्वाग किया था जो उसे स्वतंत्रता मिली हैं ? लंका, ब्रह्मदेश, इण्डोनेशिया और फलस्तीन की स्वतंत्रता किस की कुरबानियों का फल है ? सन् १९४२ में जब अँप्रेज़ों की स्थिति बहुत ही भयावह थी. जब जर्मनी और जापान ने उन का नाक में दम कर रखा था, तब उन्होंने किसी दल के दबाब से भारत को न छोड़ा, तो विजयी होने के बाद वे कैसे किसी के डर से भारत छोड़ सकते थे ? भारत ने वदि अपने बल-बते से स्वतंत्राता प्राप्त की होती तो १५ आगस्त '४० के बाद देश की वह दुर्दशा न होती जो अब हुई है । धन-जन की जितनी हानि इस कथित अहिंसात्मक क्रान्ति में हई है उतनी किसी बडे से बडे युद्ध में भी न हुई थी। हम देखते हैं कि जिस जाति से राजसत्ता छिनती है वह दुखी होती है, जैसा कि सन् १८५७ में भारतवासी हए थे. और जिस के हाथ में वह सत्ता जाती है वह जाति सुखी हो जाती है। पर हमारे वहाँ बिलकुल उलटा हुआ है। हम तो दुःखी हुए हैं और अँप्रेज सुखी। यदि हमने अपने बाहबल से यह स्वतंत्रता प्राप्त की होती. तो हम कभी इतने दुःबी न होते । स्वतंत्रता रुपी अमृतफल प्राप्त करने के पहले ही हम इतने बोग्य और समर्थ हो चुके होते कि हम उस अमृत फल को सरस्रता से पचा सकते । इस से स्पष्ट है कि हमारी स्वतंत्रता की नींव बहुत कच्ची है। बदि इसने अपने दोषों को दूर कर के और अपने चरित्र को ऊँचा उसके, अपने को स्वतंत्रता का पात्र न बनाया तो यह बहुत दिन तक हमारे पात न उहर सकेगी। हम फिर किसी की दासता में जा फसेंगे।

सब से बड़ी चट्टान जिसके साथ टकरा कर हमारी स्वतंत्रता रूपी नैया के चकना चूर हो जाने का भय है वह साम्प्रदायिक समस्या है। जब तब भारत में बसने वाले विभिन्न सम्प्रदाय आपस में घुल मिल कर एक नहीं हो जाते, तब तक यहाँ कभी मुख—शान्ति न रह सकेगी। इन सम्प्रदायों और दलों के मिलकर रहने में उन का धर्म—विश्वास नहीं, वरन् सामाजिक बहिष्कार अर्थात् जाति—भेद ही बाधक है। इस जात—भेद के कारण मनुष्य को धर्मान्तर के साथ साथ समाजान्तर भी करना पड़ता है। मुसलमान हो जाने वाले हिन्दू को अपने भाई—बहन, और पुत्र—कलत्र को भी छोड़ देना पड़ता है। बदि जाति—भेद न हो, तो कलमा-कुरान को मानता हुआ भी वह अपने भाई बंधुओं के साथ ही रह सकता है।

हमारे राजनीतिक नेता एक बड़ी भूल करते रहे हैं। वे साम्प्रदायिक वैमनस्य का एकमात्र कारण आर्थिक समझते रहे हैं। वे यह नहीं देख सके कि यदि रोटी के लिए ही यह छीन-झपट होती, यदि धनी और निर्धन का ही यह प्रश्न होता, तो निर्धन लोग धनियों को मारते और श्रमिक लोग पूँजी पितयों को छटते। पर हमने देखा क्या है ? निर्धन मुसलमान धनी मुसलमान को न मार कर निर्धन हिन्दू को ही मारता है और श्रमिक हिन्दू पूँजी पित हिन्दू को न छट कर श्रमिक मुसलमान का ही घर जलाता है। आगे मैं कुछ ऐसी घटनायें उपस्थित करता हूँ जिन के प्रकाश में पाठक स्थृयं देख सकेंगे कि सारे उपद्रव का मूल करण क्या है।

9. कुछ वर्ष हुए मैंने श्री मुहम्मद अली जिन्ना से पूछा था कि चीन में भी मुसलमान बसते हैं और इँग्लेंड में भी लार्ड हेडले जैसे मुसलमान हैं। पर वे लोग कभी नहीं कहते कि " अँप्रेज़ी हमारी भाषा नहीं, हमारी भाषा अरबी हैं; नेलसन और कामवेल हमारे महापुरुष नहीं, हमारे महापुरुष महमूद गजनवी और रस्तम—असफन्द बार हैं; हमारी संस्कृति, हमरी सम्यता, हमारा इतिहास, हमारे सामाजिक और राजनीतिक हित सब ईसाई अँप्रेज़ों से भिन्न हैं।" पर क्या कारण है कि भारत में ज्यों ही कोई हिन्दू इस्लाम धर्म प्रहण करता है वह कहने लगता है कि " हिन्दी मेरी भाषा नहीं, मेरी भाषा उर्दू-फारसी है; राम-कृष्ण मेरे महापुरुष नहीं, मेरे महापुरुष रस्तम और हारूँ हैं; मेरा इतिहास, संस्कृति, राजनीतिक और आर्थिक हित सब हिन्दुओं से अलग हैं ?"

इस का उत्तर देते हुए मि. जिन्ना ने कहा था कि हैं इसका कारण यह है कि इंग्लेंड में जब कोई व्यक्ति इसलाम प्रहण करता है तो उसका सामाजिक बहिष्कार नहीं कर दिया जाता, लोग उसे म्लेच्छ नहीं कहने लगते; पर भरत में तो जब से हम मुसलमान बने हैं, हमारा पूरा पूरा सामाजिक बहिष्कार है। इसी से हमारी भाषा, हमारी सम्यता, हमारी संस्कृति, हमारा इतिहास सब कुछ हिन्दुओं से अलग हो गया है। जिस शिवाजी और प्रताप को हिन्दू अपना महापुरुष समझते हैं, हम उनको अपना शत्रु मानते हैं, और जिस और ज्ञेब को हम अपना महापुरुष मानते हैं उसे हिन्दू अपना शत्रु समझते हैं। जो हिन्दुओं की हार है वह हमारी जीत है, जो हमारी हार है वह हिन्दुओं की जीत है। इस सामाजिक बहिष्कार से ही हमारे राजनीतिक, आर्थिक और सामाजिक हित भी हिन्दुओं से भिन्न हो गये हैं। "

- २. देहरादून की बात हैं। मैं एक मुसलमान हलवाई की दूकान पर गया और दो आने की मिटाई माँगी। हलवाई पाँच मिनट मुझे सिर से पाँव तक देखला रहा। फिर बोला कि मैं मुसलमान हूँ। मैंने कहा, आप मुसलमान हैं तब क्या हुआ, आप साँप तो नहीं हैं ? वह बोला, नहीं, साँप तो नहीं। मैंने कहा, तो फिर मिटाई दीजिए। वह बोला—वह बात हैं! मैंने कहा, हाँ वहीं बात हैं। इस पर उसने अपने नौकर को वापस बुँला लिया और कहा कि तू बैठ जा, में आप ही मिटाई देता हूँ। तब वह उठा और कोई सेर भर मिटाई ला कर मुझे देने लगा। मैंने कहा, इतनी नहीं चाहिए, केवल दो आने की दीजिए। वह बोला अजी पैसे की बात रहने दीजिए, आप मिटाई खाईए। मैंने उसकी कृपा के लिए उसका धन्यवाद किया। वह बोला, इस विचार के क्या आप ही अकेले हिन्दू हैं या और भी हैं? मैंने कहा, और भी सैकड़ों हैं; हमारा जात—पात तोड़क मण्डल इस प्रकार की व्यर्थ छूत—छात को नहीं मानता। तब वह बोला कि यदि सब हिन्दू आपकी बात मानलें तो फिर हिन्दू—मुसलमान का सारा झगड़ा ही समार हो जाय।
- ३. एक समय की बात है, मैं रेल में लाहीर से अमृतसर जा रहा था। मेरे डिब्बे में एक आर्य समाजी पण्डित, एक सिख भाई और एक मुसलमान वकील बैठे थे। वकील महाशय बड़ी क्लिप्ट उर्दू बोल रहे थे। मैंने उनसे कहा कि आप आकार-प्रकार और रंग-रूप से पंजाबी लगते हैं, आप पंजाबी

में बात क्यों नहीं करते ? वे बोले, मैं पंजाबी नहीं, मैं अलीबढ़ी हूँ। मैंने कहा, आपका उच्चारण अलीगढ़ का नहीं, पंजाबी है। इतने में पण्डितजी बोले " उर्दू लिपि बहुत सदोष है, इस में एक ही ध्वनि 'स' के लिए 'सीन' 'सुआद' और 'से' तीन अक्षर हैं। '' वकील महोदय ने उत्तर दिया-" नहीं, तीनों की ध्वनि में अन्तर हैं; अरब और ईरान के लोग उनका ठीक उच्चारण कर सकते हैं; हम भारतीय नहीं। " इस पर मैंने कहा, पंजाबियों को आपस में पंजाबी भाषा में ही बात-चीत करनी चाहिए। इस पर वकील महाशय बोले-" पंजाबी गँवारू भाषा है। " यह सुन सिख भाई क्रोध से बोल उठे, "गॅबारू तुम्हारी माँ की होगी, तुम्हारी बहन की होगी, हमारी पंजाबी तो बहत अच्छी है।" झगड़ा बढ़ते देख, उसे शान्त कराने के लिए मैंने वकील महोदय से कहा—" छोडिए इस भाषा के प्रश्न को। मैं आप से पूछता हूँ कि " विद हिन्दू मुसलमानों से छूत-छात छोड़ दें और दोनों का खान-पान इकहा हो जाय तो क्या आप समझते हैं कि इस से साम्प्रदायिक वैमनस्य बढेगा या कम हो जायगा ? " सच जानिए कि कहाँ तो वे अरबी-फारसी शब्द-मिश्रित क्लिप्ट उर्दू बोल रहे थे और कहाँ वे एकदम मेरे गले से लिपट गये और पंजाबी भाषा में प्रेम से बोले—" यह गल हो जाय तो बाकी रह ही की जूरे ?" अर्थात् "यदि यह बात हो जाय तो फिर बाकी झगड़ा ही क्या रह जाय ? " उस दिन मुझे ज्ञात हुआ कि मुसलमानों को ओर से हिन्दी के विरोध का मूल कारण क्या है।

४. सन् १९४६ की बात है, बहावल नगर कालिज के मुसलमान प्रिंसिपल महोदय को मैंने अपने यहाँ भोजन के लिए सपलीक निमंत्रित किया। जब के आए तो मैंने कहा कि 'देखिए, मेरी धर्मपली आप से परदा नुहीं करती; आपकी पत्नी तो बुरका पहने हैं? क्या आपको मुझ पर विश्वास नहीं?'' वे बोले—'' अविश्वास की कोई बात नहीं; पर मेरी ख्री को बुरके के बिना चलने का अभ्यास नहीं। गृनीमत समझिए, वह आप के घर आ मई है; अगली बार आप की आपित भी दूर हो जायगी।'' जब हम सब इकड़े एक मेज पर खाने बेठे तो वे बड़े प्रसन्न हुए और बोले कि '' यह षहला अवसर है कि जब मैं किसी हिन्दू—घर में अपने को अखूत अनुभव नहीं कर रहा हूँ; नहीं तो सब कहीं हमें दूर-दूर हो किया जाता है।''वे फिर मुझसे पूछने लगे कि, प्रकिस्तान के विषय में

आप का क्या मत हैं? मैंने कहा, "सिद्धन्त रूप से मैं इसे हानिकारक समझता हूँ, क्योंकि भारत के दो उकड़ों में खंडित हो जाने से पाकिस्तान और हिन्दुस्तान दोनों निर्बल हो जायँगे और कोई भी शत्रु उन को सुगमता से दबा सकेगा।" इस पर वे बोले, "तो आप चाहते हैं कि मुसलमान आपके साथ रहें ? पर हमारे लिए आप के समाज में स्थान कहाँ हैं श्रह्मण, क्षत्रिय वैश्य और ग्रह ये चार वर्ण और पाँचवें अकूत तो आप में पहले ही हैं, हमें क्या आप छठे स्थान पर म्लेस्झ बना कर रक्लेंगे ?"

५. सन् १९४० की बात है। एक दिन रात्रि को भोजन के उपरान्त में लाहोर की लोअरमाल सड़क पर टहल रहा था। दो मुस्लिम युनक भी आपस में अंग्रेज़ी भाषा में बातें करते हुए जा रहे थे। उन में से एक युनक नैशनलिस्ट अर्थात् राष्ट्रवादी मुसलमान था और दूसरा मुस्लिम लीगी था। नैशनलिस्ट, लीगी से कह रहा था, ''आप कैसे कहते हैं कि हिन्दू और मुसलमान दो अलग अलग राष्ट्र हैं, क्या धर्म-भेद होने से ही राष्ट्र-भेद हो जाता है ? हाँ, आप चाहें तों पंजाबी बोलने वाले हिन्दू और मुसलमानों को दूसरा राष्ट्र कह सकते हैं। '' इस पर लीगी युनक बोला—" मैं तो हिन्दू और मुस्लम केवल दो ही राष्ट्र कह रहा था, पर आप तो भारत को भाषा की दिष्ट से पाँच-सात राष्ट्रों में बाँट देना चाहते हैं। आप जानते नहीं, आप को किस जाति से वास्ता पड़ा है। ये वे लोग हैं जिन्होंने छः करोड़ मनुष्यों को अलूत बना रखा है। ये हम मुसलमानों को अलूतों से भी बुरा बना देंगे। देखिए, मैं आर्य नगर में रहता हूँ। मेरे सब पड़ोसी हिन्दू हैं। पर उनका मेरे साथ कोई मेल-जोल नहीं, मेर मरने—जीने का उन को कुछ पता नहीं। क्या ऐसे लोग एक राष्ट्र का सकते हैं? ''

लाहोर से " ज्मज्म " नामक एक पत्र निकला करता था। वह लीगी मुसलमानों का नहीं, राष्ट्रवादी मुसलमानों का पत्र था। उसने आपने फरवरी १९४७ के एक अंक में लिखा था कि " पाकिस्तान मुस्लिम लीग का ध्येय इसलिए बना कि हिन्दू ने मुसलमान का सामाजिक बहिष्कार किवा और शताब्दियाँ बीत जाने के बाद भी उसे होश न आवा कि वह क्या कर रहा है"। भारत के मुसलमानों का भारत के हिन्दुओं की अपेक्षा विदेश के मुसलमानों को अपने अधिक निकट और भाई समझने का कारण भी स्वयं

हिन्दुओं का अपना व्यवहार ही है। हिन्दुओं की कड़ी जात-पाँत के कारण ही मुसलमान को हिन्दू अपना भाई नहीं लगता। वहीं बात पाकिस्तान के विदेश मंत्री सर मुहम्मद ज्फ़रुला \* ने लेक सकसेस की सुरक्षा समिति में और श्री जिन्ना के व्यक्तिगत प्रतिनिधि श्री इस्फ़हानी ने अमेरिका में कहीं थी।

आप पूछेंगे कि जात-पाँत को मानते हुए जब हिन्दुओं की विभिन्न जातियाँ इकड़ी रह सकती हैं तो मुसलमान हिन्दुओं के साथ क्यों नहीं रह सकते ? इस का कारण यह है कि जिस प्रकार सब कोड़ी-जिन में से किसी की नाक में कोढ़ है, किसी के पैर में, किसी के हाथ की उँगलियों में-इकड़े रह सकते हैं पर कोई निरोग व्यक्ति उन कोढ़ियों के साथ मिल कर नहीं रह सकता, उसी प्रकार हिन्दुओं की जातियाँ-जो सब की सब जात-पाँत रूपी कोढ़ से पीड़ित हैं-इकड़ी रह सकती हैं, पर मुसलमान, जिन में जात-पाँत का रोग नहीं, इन के साथ रहना स्वीकार नहीं कर सकते। हिज ने शह की आत्म-प्रतिष्ठा को ही कुचल डाला है। यह हिज के हाथों होने वाली मानहानि का अनुभव करने में असमर्थ हो गया है। पर मुसलमान को यह अपमान अखरता है।

कुछ हिन्दू अपनी बड़ाई छाँटते हुए कहा करते हैं कि हम अध्यात्मवादी हैं और पश्चिमी लोग जड़वादी; भारत त्याग-भूमि है और युरोप भोग-भूमि। पर उनका यह कथन भी सत्य नहीं। मानव-जीवन का संगठन, धन का वितरण, जीवन के लिए जिन भौतिक पदार्थों की आवश्यकता होती है उनकी उन्नति के लिए जनता की गठित तरपरता—ये सब प्रकृति की बातें हैं, आत्मा की नहीं। भौतिक पदार्थों पर ध्यान देने से ही इन बातों की उन्नति हो सकती है। यदि प्राचीन भारत धन-धान्य से भरपूर था तो निस्सन्देह प्राचीन हिन्दू भौतिक

<sup>\*</sup> He said that the real roots of the trouble in India were in the Hindu caste system which resulted in discrimination against Muslims in every walk of life:—U. N. Debate on Kashmir, Jan. 24, 1948.

बातों पर ध्यान देते थे। यह ठीक है कि प्राचीन आर्य ऋषियों ने ब्रह्मज्ञान में बहत उन्नति की थी। उन्होंने अनिषदों जैसे आध्यात्मिक प्रनथ संसार को दिए। पर प्रश्न यह है कि उपनिषदों की वह शिक्षा हिन्दू जनता के दैनिक जीवन में कहाँ तक स्थान पा रही है ? वे लोभ, मोह, अहंकार, कोध आदि का कहाँ तक दमन कर सके हैं ? कितने हिन्दू यश, ख्याति और स्वार्थ को छोड़कर मानव-समाज की निष्काम सेवा कर रहे हैं ? पाश्चात्य लोगों में दूसरे देशों को जीतने. साम्राज्य स्थापित करने और घनोपार्जन की लालसा अवस्य देखी जाती है। परन्तु उनमें निष्काम सेवा करने वाले नर-नारियों की संख्या भी हिन्दुओं से बहुत अधिक है। उनमें सैकड़ों —सहस्रों नर-नारी ऐसे हैं जो कोढ़ियों की सेवा में लगे हुए हैं, जो बीहड़ बनों में बसने वाले जंगली लोगों को लिखा-पढ़ा कर उत्तम नागरिक बनाने का यत्न कर रहे हैं, जो भारत के अछतों का सच्चे अर्थ में उद्धार कर रहे हैं, जो मानव समाज को प्लेग एवं यक्ष्मा जैसे भयंकर रोगों से मुक्ति दिलाने के लिए अपने जीवन को जोखिम में डाला कर प्रयोग शालाओं में काम कर रहे हैं। उन लोगों का-सा त्याग और निष्कामभाव आधु-निक हिन्द्-समाज में देखने को नहीं मिलता। यहाँ आज रामकृष्ण मिशन, आर्य समाज और सेवा-सिमिति प्रभृति जो संस्थाएँ परोपकार भाव से काम करती देख पडती हैं उनको भी पारचात्य लोगों की प्रथाओं से ही अनुप्रेरणा मिली है।

बात्त वास्तव में यह है कि दोष हिन्दू धर्म में नहीं। आवस्यकता हिन्दू-धर्म के परिष्कार की नहीं। आवस्यकता है हिन्दू समाज के सुधार एवं परिष्कार की। सामाजिक संगठन का मूलतः धर्म के साथ कोई संबंध नहीं, यद्यपि ऐतिहासिक कारणों से इसका धर्म के साथ संबंध जोड़ दिया गया है। इसलिए धर्म से स्वतंत्र रख कर समाज का पुनः संगठन करने की आवस्यकता है। प्रसिद्ध वैदिक विद्वान मेक्स मुलर भट्ट का मत है कि मनुस्मृति का जाति—भेद वेद में बिलकुल नहीं। वेद में ब्राह्मण की श्रेष्ठता और राष्ट्र की नीचता का कोई जलेख नहीं। उस में परस्पर खान—पान और ब्याह-शादी का भी कोई निषेध नहीं।\*

\* "If then, with all the documents before us, we ask the question, does caste, as we find it in Manu and at the present day, form part of the ancient religious teachings of the Vedas? We can answer with a decided No. हमारा समाज 🗼 २१६

प्रोफेसर वाडिया कहते हैं कि जाति—भेद के अत्याचार के कारण उपनिषदों का उच्च ब्रह्म ज्ञान, और गीता की आचार—नीति केवल बातें ही बातें रह गई हैं। भारत ज़ोर तो देता है समूचे जड़ और चेतन जगत की एकता पर, किन्तु उसने पोषित किया है एक ऐसी समाज—रचना को, जिसने इस के बच्चों को राताब्दियों से अलग अलग कोठरिबों में बंद कर दिया है। इसी समाज—रचना के कारण इस को विदेशी आक्रमणकारियों से हारें सानी पड़ी हैं। इनसे यह दिरह और दुर्बल हो गया है। सब से बुरी बात यह है कि इस समाज—रचना ने भारत में ऐसे मनुष्य उत्पन्न कर दिए हें जो अस्गृत्य माने जाते हैं, जिनको देखने से ही हिन्दू अपवित्र हो जाता है। इसने भारत में भाई को भाई का हत्यारा बना दिया है।\*

There is no authority whatsoever in the hymns of the Vedas for the complicated system of castes, no authority for the offensive privileges claimed by the Brahmin, no authority for the degraded position of the shudras. There is no law to prohibit the different classes of the people from living together, from eating and drinking together, no law to prohibit the marriage of people belonging to different castes; no law to band the offspring of such marriages with an indelible stigma."—Max Muller, "Chips from a German Workshop," II (1687), pp. 307-308.

\* The high metaphysics of the Upanishadas and the ethics of the Gita have been reduced to mere words by the tyranny of caste. Emphasising the unity of the whole world, animate & inanimate, India has fostered a social system which has divided her children into watertight compartments, divided them from one another, generation to generation, for endless centuries. It has exposed her to foreign conquests, which have left her poor & week. And worst of all, she has become the home of untouchability and unapproachability, which have branded her with curse of Cain,". — Contemporary Indian Philosophy. p. 368.

## उन्नीसवाँ परिच्छेद

## प्रजातंत्र और जाति-भेद

सिद्धान्तों की दृष्टि से और क्या प्रवृत्तियों की दृष्टि से लोक राज्य और जाति-भेद में बड़ा भारी वैपरीत्य है। दोनों पद्धितयों के आद्शों, अन्तरों, रीतियों और सामाजिक जीवन पर उनके प्रभावों की परीक्षा करने के पूर्व यह बताना परम आवश्यक है कि लोक राज्य या प्रजातंत्र कहते किसे हैं। यहाँ हमारा संबंध उन आद्शों एवं सिद्धान्तों से हैं जिन पर समाज की लोकतंत्र धारणा आधारित हैं, उन संस्थाओं से नहीं—चाहे वे पार्लिमेण्टरी फासिस्ट, या सोवियत हों—जिनके द्वारा विभिन्न राष्ट्रों ने उन आद्शों एवं सिद्धान्तों को कार्यरूप में परिणत करने का यत्न किया है।

ऐसे समाज की भावना जिस में सब मनुष्य बराबर और अपनी सरकार के लिए उत्तरदावी हों, सभी देशों में वर्तमान रही है। अब यह बात भली माँति प्रतिष्ठित हो चुकी है कि एक समय स्वयं भारत में भी प्रजातंत्र और गणतंत्र परम्पराएँ बहुत प्रबल थीं। यूरोप में प्रजातंत्र संस्थाओं का विकास ग्रीक और रोमन परम्पराओं से हुआ था। परन्तु ग्रीक और रोमन दोनों अपने अपने शासक-वगों में ही प्रजातंत्री थे, जिस प्रकार कि भारत में ब्राह्मण थे। यूरोप में वर्ग-भेद धीरे धीरे अन्तर्धान हो गये और उनके राजनीतिक कार्यों के प्रतिनिधि स्वरूप प्रजातंत्री समाज एवं राष्ट्र-राज्य कमशः प्रधान हुए। इसके विपरीत भारत में समय के साथ साथ वर्ग-भेद अधिकाधिक बढ़े होते गये। यूरोप में समाज ने विशाल बनकर राज्य की समूची जनता को अपने में ले लिया। उदाहरणार्थ, इंग्लेण्ड में पहले राजनीतिक समाज केवल उन्हीं प्रधान मुजारों (टेनेण्टस) का था जिनको प्रत्यक्ष रूपसे राज्य से भूमि मिली हुई थी। इस समाज को विशाल बनाकर उस में सब माफीदारों को भी सम्मिलत कर दिया गया। इस संस्था के कचकदार होने से समाज प्रमतिशील बना रहा। ये माफीदार और उनके साथ कचकदार होने से समाज प्रमतिशील बना रहा। ये माफीदार और उनके साथ

नगरों के अधिवासी मिलकर राष्ट्र बनाते थे। फिर कालान्तर में इस संस्था को ओर भी विशाल कर दिया गया, जिस से उन्नीसवीं शताब्दी में पहेदार, इजारेदार और अन्य भी इस के भीतर आ गये। फिर ट्रेड यूनियन और भज़्दूर आन्दोलन प्रकट हुए। ये राष्ट्र के निन्मतम वर्गों की दूसरों के साथ समान अधिकार की अभिकामना थी। प्रतिनिधित्व के आधार रूप में प्राप्त-व्यस्कों को मत प्रकाश की क्षमता मिल जाने से समाज का पूर्ण प्रसार हो गया।

एक बडे विद्वान ने प्रजातंत्र का लक्षण इस प्रकार किया है—"जनता का शासन, जनता के लिए शासन, और जनता द्वारा शासन।" 'जनता ? शब्द का लक्षण इतिहास के विभिन्न कालों में मौलिक रूप से परिवर्तित होता रहा है। अब से कुछ ही काल पहले तक 'जनता 'में ख्रियाँ नहीं समझी जाती थीं। दक्षिण अफिका में अब भी वहाँ के मूल अधिवासियों को 'जनता 'नहीं माना जाता। सोतियत रूस में मज़दूर वर्ग के सिवा किसी दूसरे को राजनीतिक अधिकार नहीं हैं। यही दशा इटली की भी है। इन सब परस्पर विरोधों के रहते हुए भी इस से इंकार नहीं किया जा सकता कि कम से कम सिद्धान्त रूप में अब 'जनता 'शब्द उन प्राप्त—व्यस्क लोगों के समूचे समाज को प्रकट करता है, जो अपने और दूसरों के लिए सोच सकते हैं। इस परिभाषा का अब और अधिक विस्तार संभव नहीं।

इसलिए प्रजातंत्र का पहला स्वतःसिद्ध मत यह है कि राज्य वास्तव में सारे समाज—जनता—की संगठित शक्ति को दिखलाता है। राजनीतिक शिक्ति और सामाजिक अधिकार व्यक्तियों, परिवारों या दलों में नहीं, वरन् सामृहिक समाज में है। तब प्रजातंत्र का अर्थ होगा समाज की एक ऐसी अवस्था, शासन का एक ऐसा संगठन, सामाजिक संबंधों की एक ऐसी पद्धति जिसमें किसी भी एक व्यक्ति को अपने दूसरे मनुष्य—बंधुओं पर कोई सहजात अधिकार नहीं। इस से स्पष्ट हो जाता है कि 'जनता ' का शासन प्रजातंत्र के लक्षण के रूप में केवल आंशिक सत्य है। प्रजातंत्र इस से कुछ अधिक वस्तु है। प्रजातंत्र इस मृलभूत एंव अतर्कनीय सिद्धान्त की अनुभृति है कि मनुष्य अपने आप में एक चरम फल है और समाज के संगठन का मौलिक सिद्धन्त है मनुष्यों की समष्टि के रूप में, समाज में अधिक से अधिक गतिशक्ति को, प्रत्येक मनुष्य पर एक व्यक्ति के रूप में, समाज में अधिक से अधिक गतिशक्ति को, प्रत्येक मनुष्य पर एक व्यक्ति के रूप में, कम से कम स्कावट के साथ, उत्यक्त करना।

यह सत्य प्रजातंत्र का आधार है। इसे मली माँति स्वीकार कर लेने के बाद, मानवी समता का भाव बिलकुल स्पष्ट हो जावगा। सब मनुष्य बराबर हैं, यह कोई नवीन सिद्धन्त नहीं। मानवी विचार के आरम्भ से ही यह किसी न किसी रूप में सब धर्म-मतों में प्रकट होता रहा है। महान मनीषी रूसो का मत था कि मानवी विषमता सभ्यता का परिणाम है। समता का सिद्धान्त सामाजिक प्रगति के सभी विचारों का आधार है। इसे एक महान सिद्धान्त के रूप में प्रतिपादित करने का श्रेय रूसो को ही है। वास्तब में रूसो आधुनिक लोकतंत्र का जनक है।

समता के शत्रओं का आज भी आभाव नहीं। इस के सस्ते समालोचक कहा करते हैं कि यह प्रबलों के विशेषाधिकार लेने के लिए दुर्बलों की चिल्लाहट है। वैज्ञानिक बताते हैं कि समता शारीरिक रूप से असंभव है। कारण यह कि प्रत्येक मनुष्य अपने पूर्वजों का, देश-परम्परा का, पारिवारिक अक्स्माओं और सहज गुणों का परिणाम मात्र होता है। फिर कई दूसरे कहा करते हैं कि व्यक्तियों, राष्ट्रों और जातियों में असमता इतनी अधिक है कि समता का विचार—यदि समता का अर्थ यह है कि मनुष्य समान योग्यता और समान चरित्र वाले हैं या उनको ऐसा होना चाहिए—स्पष्ट रूप से न्याय-विरुद्ध है। इन प्रत्यक्ष सन्वाइयों से किसी को इंकार नहीं। मानवी समता का विचार वंश परम्परा, चरित्र और उन सब असंख्य हेतुओं की महत्ता से इंकार नहीं करता जो मनुष्य के जीवन को ढालते हैं। वह तो केवल इस बात पर बल देता है कि यदि मानव समाज को अपना पूर्णतम विकास करना है, तो प्रश्येक मनुष्य का आत्मगत निर्धारित मूल्य एक-सा है अथवा एक-सा होना चाहिए। बह वर्गों, उपवर्गों और व्यवसार्यों की असमता को, जन्म या अपरिवर्तनीय थंथों पर आधारित असमता को, स्वीकार करने से इंकार करता है। प्रजातंत्र जिस बात को दृढतापूर्वक कहता है वह अधिकारों, विशेष सुविधाओं और सुयोगों की समता है, प्रतिभा या चरित्र की समता नहीं। यह कोई नहीं कहता कि सब मनुष्य एक-से मोटे-लंबे और एक-से बुद्धिमान होने चाहिएँ। लोक-तंत्र वह कहता है कि सब को उन्नति के समान अवसर मिलने चाहिएँ।

प्रजातंत्री आदशों का महान कूट तार्किक नेपोलियन समता का लक्षण प्रतिभा के किए खुला अवसर या व्यवसाय बताता है। परन्तु यह केवल अर्द्ध सत्य है। प्रजातंत्र में समता प्रतिभाशाली व्यक्तियों के लिए खुले अवसर के साथ ही समाप्त नहीं हो जाती। इस में राष्ट्रीय चित्र पर बहुत बड़ा प्रभाव रखने वाला राजनीतिक अधिकारों और वैधानिक स्थिति का महत्पपूर्ण सिद्धान्त काम करता है। कुछ मनुष्यों के जीवन का मृत्य अधिक और कुछ का कम लगाना अनिवार्य रूप से उन लोगों को पतित कर देता है जिनके जीवन का मृत्य कम समझा जाता है। यह वह सिद्धान्त है कि प्रजातंत्र जिस के स्पष्ट रूप से विरुद्ध है।

परन्तु जाति—मेद एक ही अपराध के लिए ब्राह्मण को बहुत हलका और शह को बहुत कठोर दण्ड देता है। उदाहरणार्थ, यदि द्विज किसी को गाली दे तो उसे केवल थोड़ा सा जुर्माना करना ही पर्याप्त है। पर यदि शह द्विज को गाली दे तो उस की जीभ काट डालने का और उसके मुँह में जलती हुई दस उँगली की कील ठोंकने का दण्ड है।

कोई भी व्यवसाय करने की स्वतंत्रता और फलतः व्यवसाय पर आघारित पद-मर्यादा के विचार का प्रबल प्रतिवाद समता के सिद्धान्त से उत्पन्न होने वाला प्रजातंत्री समाज का एक दूसरा नियम है।

परन्तु जाति - भेद विभिन्न जातियों के लिए विभिन्न काम निश्चित करता है और इन कामों के साथ ऊँच—नीच का भाव बड़ी दढ़ता से चिपटाए हुए हैं। जाति—भेद में काम की बाँट नहीं, काम करने वालों की बाँट है। जो ब्राह्मण का बेटा है उसे वेद को पढ़ने और पढ़ाने का ही काम करना चाहिए, चाहे उस में इस काम की योग्यता न भी हो। मङ्गी के बेटे को मैला उठाने का ही काम करना होगा, चाहे उस में डाक्टर बनने की ही क्षमता क्यों न हो। इस से स्पष्ट है, जाति—भेद राष्ट्र की सारी जनता को उन्नति के समान अवसर नहीं देता। इसलिए वह लोकतंत्र का उलट है।

तब प्रजातंत्र समाजका एक ऐसा संगठन है जिसमें सारी सत्ता क्या राज-नीत्तिक और क्या दूसरी—समाज की अखण्ड समष्टि के हाथ में रहती है। समता इस का प्रधान सिद्धान्त है। इस के प्रमुख नियमों का आधार यह निश्चित नैतिक सूत्र है कि प्रत्येक मनुष्य अपने आप में चरम फल है और राज्य स्वयं वहीं तक वांछनीय है जहाँ तक वह व्यक्ति को आत्मानुभूति का सर्वोत्तम अवसर देता है। यह जन्म वा संपत्ति पर आधारित किसी मेद के सिद्धान्त को स्वीकार नहीं करता। यह सब मनुष्यों को समान अवसर देने के पक्ष में है। इसकी प्रधान सामाजिक प्रवृत्ति समूहों की रुकावटों को तोड़कर प्रगति करते हुए उनको अधिक बडे समाज में परिणत कर देना है।

प्रजातंत्र पद्धित दूसरी पद्धितयों के सहश अपनी धर्म एवं शिक्षा संबंधी नीतियों द्वारा कार्य करती है। क्योंकि राज्य समाज की संपूर्ण समष्टि से अभिज्ञ होता है, इसलिए प्रजातंत्र का शिक्षा—संबंधी आदर्श जाति—भेद से पूर्णतः भिन्न है। प्रजातंत्र निः शुल्क, अनिवार्य और सार्वभौमिक शिक्षा, समान सुविधाओं, सदोष व्यक्तियों के लिए विशेष ट्रेनिग्ड् और कम समझदारों पर अधिक मनो-योग देने के पक्ष में है। यह किसी भी प्रकार की वर्ग—शिक्षा की किसी ऐसी पद्धित को स्वीकार नहीं करता, जो पद—मर्यादा पर आधारित आत्मीयता को उत्साहित करती हो। इसके विपरीत, वर्ण—भेद का आदर्श शिक्षा को विशेष वर्णों तक सीमित रखना और उनमें अपने वर्ण की श्रेष्ठता की चेतना को विकिसत करना है। वर्ण—व्यवस्था में शहों और स्वियों के लिए ज्ञान का निषेध है। यह शिक्षा का इजारा केवल एक विशेष वर्ण को ही सौंपती है।

अपनी धर्म-संबंधी नीति में भी प्रजातंत्र पद्धित पुरोहित के प्रभाव के विरुद्ध है, क्योंकि सस्य केवल एक ही धर्म तक सीमित नहीं; और संसार में अनेक धर्म हैं और रहेंगे। इसलिए प्रजातंत्र की प्रवृति सदा लौकिक होने की ओर रहती है। इसके पुरोहित के प्रभाव के विरुद्ध आक्रमण को बहुधा धर्म पर आक्रमण समझ लिबा जाता है। जहाँ प्रतिष्ठित धर्म दूसरे धर्मों के प्रति सहिष्णुता एवं मत की स्वतंत्रता की अनुमति नहीं देते और जहाँ पुरोहितों ने लौकिक अधिकारों को भी हथिया रक्खा है वहाँ प्रजातंत्र को उनका विरोध करना पड़ता है। क्योंकि प्रजातंत्र का आदर्श प्रत्येक व्यक्ति को उसके स्वतंत्र विकास के लिए स्वतंत्र रखना है। इसलिए व्यक्तिगत धर्म में हस्ताक्षेप करना इस के आधारभूत सिद्धान्तों के विरुद्ध है। वर्ण-भेद अपने को धर्म पर आधारित करता है और पुरोहित शाही के प्रभाव को बढ़ाने में प्रवृत है। इसलिए यह प्रजातंत्र के सर्वथा विपरीत है।

प्रजातंत्र शासन-पद्धित में मनुष्य को दूसरे मनुष्यों के मामलों का वहाँ तक निर्णय करने का अधिकार रहता है, जहाँ तक कि दूसरों को उसके मामलों में निर्णय करने का है। इसलिए प्रजातंत्र में स्विक्त में सामान्य कल्याण की अधिक बुद्धि विकसित होती है। इसे अनुभव हो जाता है कि व्यक्तिगत स्वधीनता सामाजिक संगठन द्वारा ही प्राप्त हो सकती है। इस से उस के अपने सामाजिक बंधनों के सच्चे नियम सम्यक् रूप से उस की समझ में आ जाते हैं। दूसरी जगह इन बंधनों का आधार या तो धर्म-व्यवस्था अथवा भय होता है, जैसा कि जाति-भेद की दशा में, या समूहों का, जैसा कि धनिक-तंत्र शासन-पद्धति में, या राजा का, जैसा कि राजतंत्र में। इस प्रकार प्रजातंत्र शासन-पद्धति का पहला परिणाम आत्म-संमान और किसी विशेष वर्ग से भिन्न संपूर्ण जनता में उत्तरदायिख के भाव का विकास है।

प्रजातंत्री आदर्श का दूसरा और समान रूप से महस्वपूर्ण परिणाम विभिन्नता की उन बाढ़ों को तोड़ डालने की प्रबल प्रवृत्ति हैं जिन्होंने संकीर्ण घरेल दीवारों से संसार को टुकडे—टुकडे कर रखा है। वह अपने कार्य-क्षेत्र को सदा प्रसारित करता रहता है। इस से वंश और राष्ट्र के खुद्र विभाग मिटते जाते हैं। यूरोप में जिस अन्तःराष्ट्रीय भावना का विकास हुआ है वह प्रजातंत्र का ही परिणाम है।

प्रजातंत्र और जाति—भेद दो परस्पर विरुद्ध चीजें हैं। प्रजातंत्र का आधार समता पर है और जाति—भेद का जन्म मूलक ऊँच—नीच पर। प्रजातंत्र में दूसरों को अपने में मिलाने का सिद्धान्त काम करता है और जाति—भेद में अपने से बाहर निकालने का। प्रजातंत्र वर्ग एवं श्रेणी के बंधनों को तोड़ने का प्रयत्न करता है, पर जाति—भेद उनको स्थायी बनाता है। लोकतंत्र सब लोगों को विद्या देता है जिससे श्रेणी और वर्ग का भाव मिट जाय। पर जाति—भेद केवल ऊँचे वर्णों के लिए ही शिक्षा पाने का अधिकार मानता है। सारांश यह कि प्रजातंत्र और जाति—भेद सब बातों में एक दूसरे के विरुद्ध हैं। आग और पानी की भाँति इन का आपस में मिलाप असंभव है।

स्मृतियों में वर्ण-भेद का जो आदर्श उपस्थित किया गया है, उस का प्रभाव हिन्दू समाज पर बड़ा ही गिराने और चिरत्र को हीन करने वाला हुआ है। इस का सार और रूप जर्मन दार्शनिक नीत्शे के सिद्धान्त का-सा है। नीत्शे के बहुत पहले मनु ने अतिमानव (Superman) के सिद्धांत का उपदेश किया था। वर्ण-भेद का उद्देश स्वाधीनता, समता, और बंधुता स्थापित करना नहीं। यह ऐसा वाद है, जो सब हिन्दुओं को अतिमानव—ब्रह्मण—की पूजा का प्रस्थादेश देता है। वह कहता है कि अतिमानव और उस के वर्ण के लोग ही जीने और शासन करने के लिए उत्पन्न हुए हैं। शेष सब हिन्दू उन की सेवा करने के लिए संसार में आए हैं, और किसी काम के लिए नहीं। उन का अपना कोई जीवन नहीं, उन्हें अपने व्यक्तित्व के विकास का कोई अधिकार नहीं। वर्ण-धर्म का बही उपदेश चला आ रहा है। हिन्दू दर्शन, चाहे वह वेदान्त हो या सांख्य, न्वाय हो या वेशेषिक, अपने ही वृक्त के मीतर घूमता रहा है। उसने हिन्दू समाज-रचना पर कोई प्रभाव नहीं डाला। हिन्दुओं का यह तत्वज्ञान कि सब कुछ ब्रह्म ही ही है, केवल बुद्धि की ही बात रहा है। उसने कमी सामाजिक दर्शन का रूप धारण नहीं किया। हमारे दार्शनिकों ने एक हाथ में दर्शन को थामे रखा है और दूसरे में मनु को। दार्थे हाथ को पता नहीं कि बारों में क्या है। हमें इस असंगति से कभी कष्ट नहीं हुआ।

**अब** अपनी समाज-पद्धति को लीजिए। क्या इस से भी बुरी कोई दूसरी चीज हो सकती है ? जात-पात चातुर्वण्य का ही श्रष्ट रूप है । इस चातुर्वेण्य को हम लोग आदर्श समझते हैं। पर क्या जन्म सिद्ध भोन्दू के सिवा कोई दसरा मनुष्य भी कभी चातुर्वर्ण्य को समाज का आदर्श रूप स्वीकार कर सकता हैं? व्यक्ति एवं समाज दोनों की दृष्टि से यह मुर्खता और अपराध है। एक वर्ण और केवल एक ही वर्ण को शिक्षा एवं विद्या का अधिकार है। एक वर्ण और केवल एक ही वर्ण को व्यापार का अधिकार है। एक वर्ण और केवल एक ही बर्ण को सेवा करने की आज्ञा है। व्यक्ति पर होने वाले ऐसी समाज-पद्धति के कुफल स्पष्ट हैं। ऐसा मनुष्य आपको कहाँ मिलेगा, जिसके पास आजीविका का कोई साधन न हो और वह अपनी शिक्षा को गिरा न दे? आपको ऐसा सैनिक कहाँ मिलेगा, जिस के पास न विद्या हो और न संस्कृति. फिर भी जो अपने शस्त्रों का उपयोग विनाश के लिए नहीं, रक्षा के लिए करे ? आपको ऐसा विणक कहाँ मिलेगा, जिसके पास परम्परागत सहज ज्ञान के सिवा मार्ग दिखाने बाली कोई चीज न हो और फिर भी जो गिरकर पशु न बन जाय ? ऐसा सेवक कहाँ मिल सकता है. जिसे विद्याध्ययन का, शस्त्र धारण करने का, और आजीविका का कोई दसरा साधन रखने का अधिककार नहीं. फिर भी जो वैद्या मनुष्य हो. जैसा कि उसका स्रष्टा उसे बनाना चाहता था? यह चातुर्वर्ण्य-पद्धति जहाँ व्यक्ति के लिए हानिकारक हैं, वहाँ समाज को भी भेद्य बनाती है। समाज-रचना के

लिए इतना ही पर्वाप्त नहीं कि वह सुदिन के लिए ही अच्छी हो। उसे आँधी-पानी का सामना करने के बोग्ब भी होना चाहिए। क्या वह वर्ण-व्यवस्था आक्रमण के त्फ़ान को रोक सकती है ? स्पष्ट है कि कदापि नहीं।

आत्मारक्षा के लिए हो वा आक्रमण के लिए, समाज इस योग्य होना चाहिए कि वह अपनी सैनिक शिक्तयों को युद्ध के लिए बुला सके। जिस समाज-पद्धित में जनता को विभिन्न वर्गों में बाट कर एक दूसरे से बिलकुल पृथक् कर दिया गया हो, जिस में प्रत्येक वर्ण के काम और कर्तव्य बिलकुल पृथक् हों, जिस में एक वर्ण का काम दूसरे वर्ण के लिए बर्जित हो, वहाँ युद्ध के लिए सब की लाम-बंदी कैसे की जा सकती हैं ? हिन्दुओं की ९० प्रति सैकड़ा प्रजा को—ब्रह्मण, वैश्य और शह को—वर्ण-व्यवस्था के अनुसार शस्त्र धारण करने का अधिकार नहीं। फिर किसी देश की रक्षा कैसे की जा सकती हैं, यदि विपत्ति के समय उस की-बंदीना बढ़ नहीं सकती ?

इस में कोई संदेह नहीं कि भारत के राजनीतिक नेता देश में सुशासन चाहते हैं और उनका लक्ष्य लोकराज्य स्थापित करना है। परन्तु उन्होंने क्या कभी सोचा कि सच्चे अर्थ में यहाँ लोकराज्य संभव भी है या नहीं ? प्रजातंत्र शासन-पद्धति वहीं संभव हो सकती है. जहाँ पहले समाज का रूप भी प्रजातंत्री हो । बदि सामाजिक प्रजातंत्र ( Social democracy ) नहीं, तो प्रजातंत्र शासन-प्रणालो का रिवाजी गठन कुछ मूल्य नहीं रखता और उस समाजके अयोग्य होता है। इन राजनीतिहों ने कभी अनुभव ही नहीं किया कि प्रजातंत्र शासन-प्रणाली कोई शासन का रूप नहीं, बरन् मुलतः समाज का विकसित एवं संस्कृत रूप है। प्रजातंत्र समाज में आवश्यक नहीं कि एकता हो, उद्देश्य का साझा हो, परस्पर सहानुभृति हो, या सार्वजनीन चरम फल के लिए अनुराग हो। परन्तु उस में दो बातें निस्संदेह रहती हैं। पहली बात है मन का भाव, अपने दूसरे साथियों के प्रति संमान एवं समता का भाव। दुसरी बात है, कड़ी सामाजिक रुकावटों से रहित एक सामाजिक संगठन । एक ओर तो समाज में वर्ण-व्यवस्था बनाकर हिन्दु समाज के विसिन्न समुदायों को अलग अलग कोठरियों में बंद कर दिया गया है, शहों और ब्राह्मणों का रोटी-बेटी-व्यवहार निषिद्ध ठहरा दिया गया है. जिस का परिणास विशेषाधिकार भोगी द्विज और अधिकार-रहित ग्रद्ध का भेदभाव है. और

दूसरी ओर लोकतंत्र शासन-प्रणाली की दुहाई दी जा रही है। ये दो बातें सर्वया असंगत और वे मेल हैं।

हिन्द-समाज का विवेक रुग्ण हो गया है। इस में नवशक्ति का संचार करने की आवश्यकता है-एक सच्चा सामाजिक प्रजातंत्र उत्पन्न करने की आवश्यकता है। इसके बिना निश्चित एवं स्थिर राजनीति संभव ही नहीं। झगडा इस बात का है कि राष्ट्र की रक्षा के लिए राजनीतिक स्वतंत्रता अधिक महत्व रखती है वा सुदृढ़ नैतिक तन्तु। इतिहास का महापण्डित लेकी कहता है—'' राष्ट्र की शक्ति भौर समृद्धि की आधार-शिला शुद्ध गाईस्थ-चीवन, वाणिज्य में पवित्रता, नैतिक गुण के उच्च आदर्श, लोक-संग्रह, सरल स्वभाव, साहस, निष्कपटता और विवेक की विशेष निर्दोषिता एवं परिमितता में रक्खी जाती है। यह विवेक जितना बुद्धि से उतना ही चरित्र से उत्पन होता है। यदि आप किसी राष्ट्र के भविष्य के संबंध में सुविवेचित मत बनाना चाहते हैं, तो ध्यानपूर्वक देखिए कि उपर्युक्त गुण उसमें बढ़ रहे हैं या घट रहे हैं। साबधानतापूर्वक देखिए कि सार्वजनिक जीवन में कौन गुण सब से अबिक महत्त्वपूर्ण माने जाते हैं। क्या चरित्र का महत्व बढ रहा है या बट रहा है। जिन लोगों को राष्ट्र में उच्चतम पद मिल रहे हैं, क्या वे ऐसे मनुष्य हैं, जिन की चर्चा, निजी जीवन में, क्षमताशाली विचारक सच्चे सम्मान के साथ करते हैं ? क्या उन के विश्वास निष्कपट. जीवन स्थिर और पवित्रता निश्चित हैं ? इस स्रोत को सावधानी के साथ देखने से आप किसी भी राष्ट्र की जन्म-पत्रिका सर्वोत्तम रीति से तैयार कर सकते हैं ? "

तब प्रश्न उत्पन्न होता है कि भारतीय जनता जाति—भेद को बनाए रखना चाहती है या लोक—राज्य स्थापित करना ? क्या वह शेष संसार के साथ चळना चाहती है या पोछे घिसटते रहना ? यह बात निश्चित है कि हम दोमों को एक साथ नहीं रख सकते। जब तक जाति—भेद का भाय प्रवल है प्रजातंत्री संस्थाएँ सामाजिक अखाचार का ही दूसरा नाम हो जायँगी। स्वराज्य जनता के लिए प्रभुवों का परिवर्तन मात्र ही सिद्ध होगा। अँग्रेजों के स्थान में अब ऊँचे वर्ण के मुहीभर लोग उन के शासक बन जायँगे। उच्च वर्णों ने जो बहुत बहे लिखार और स्वत्व से रखे हैं, उनकी वर्तमानता में लोक—राज्य प्रायः असंभव है। जारियत अधिकारों को स्थावी बनाने के लिए वह लोकतंत्र

इमारा समाज २२६

कँचे वर्णों को एक हथियार का काम देगा। यदि आप नहीं चाहते कि लोक तंत्र सामाजिक अत्याचार का रूप धारण करे, तो इस जाति—भेद को पूर्णतः नष्ट कर डालना होगा, नहीं तो प्रतिनिधि संस्थाओं का अर्थ उन लोगों के लिए केवल विशेषाधिकार हो जायगा जो वर्ण—न्यवस्था रूपी सीढ़ी के सब से ऊँचे पग पर खड़े हुए राजनीतिक उद्देश्यों के लिए जाति—भेद की महा शक्ति का उपयोग करसकते हैं।

जाति-भेद को मानने वाले समाज में मनुष्य के चिरत्र, योग्यता एवं सेवा-भाव का कुछ मूल्य नहीं। वहाँ मूल्य जाति का है। जिस प्रदेश में जाट अधिक बसते हैं वहाँ से कोई बाह्मण और जहाँ बिनयों की संख्या अधिक हैं वहाँ से कोई बाह्मण और जहाँ बिनयों की संख्या अधिक हैं वहाँ से कोई जाट, चाहे वह कितना ही विद्वान, त्यागी और देश—सेवक क्यों न हो, कभी किसी असम्बली या बोर्ड के चुनाव में सफल नहीं हो सकता, क्योंकि उसकी बिरादरी के वोट बहुत कम हैं। प्रजातंत्री देशों में बहुमत और अल्पमत राजनीतिक विश्वासों के आधार पर होता है, और वह बदल सकता है। जो आज बहुमत है वह कल अल्पमत हो सकता है। धर्म भी बदला जा सकता है। पर जन्ममूलक जाति पर आधारित बहुमत कोर अल्पमत अपरिवर्तनीय है। कुम्हारों के वोट बाह्मणों से और बढ़ैं इयों के वोट राजपूतों से बढ़ने की कभी संभावना नहीं हो सकती। हिन्दू—मुसलमान का उपद्रव, भूमिहार और कायस्थ का वैमनस्य, बाह्मण और अबाह्मण का सिर फुटौवल सब जाति—भेद के ही विभिन्न रूप हैं और लोकतंत्र के लिए हलाहल विष हैं।

भारत के सोशिलस्ट अर्थात् समाजवादी लोग, यूरोप के समाजवादियों के अनुकरण में, कहते हैं कि मनुष्य एक आर्थिक प्राणी है, उसकी चेछाएँ और आकांक्षाएँ आर्थिक तथ्यों से बँधी हुई हैं। उन के मत से संपत्ति ही एक मात्र शिक्त है। इसलिए वे प्रचार करते हैं कि राजनीतिक और सामाजिक सुधार भारी अम मात्र हैं और किसी भी दूसरे सुधार के पूर्व साम्पतिक समता हारा आर्थिक सुधार का होना परमावश्यक है। पर प्रश्न होता है कि क्या एक मात्र आर्थिक उद्देश्य से ही मनुष्य सब काम करता है? रुपया-पैसा ही एक मात्र

शक्ति हैं ? वह बात मानव-समाज का अध्ययन करने वाला कोई भी व्यक्ति मानने को तैयार नहीं।

साधु-महात्माओं का सर्वसाधारण पर जो शासन होता है, वह इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि व्यक्ति की सामाजिक स्थिति भी बहुधा शक्ति और अधिकार का कारण बन जाती है। भारत में करोड़ों लोग कंगाल साधुओं और फ़र्क़िरों की आज्ञा क्यों मानते हैं? भारत के करोड़ों कंगाल अपना अँगूठी-छल्ला-बेचकर भी काशी और मक्का क्यों जाते हैं? भारत में पुरोहित का शासन मजिस्ट्रेट से भी बढ़कर है। भारतीय समाजवादियों की भ्ल इस बात में है कि वे मान लेते हैं कि क्योंकि यूरोपीय समाज की वर्तमान अवस्था में धन एक प्रधान शक्ति हैं, इसलिए भारत में भी वह प्रधान शक्ति है अथवा अतीत काल में भी वह प्रधान शक्ति था। धर्म, सामाजिक स्थिति और सम्पत्ति, ये सब शक्ति एवं प्रभुता के स्रोत हैं। इनसे एक मनुष्य दूसरे की स्वतंत्रता का निग्रह करता है। इन में से एक का एक अवस्था में प्रधान्य रहता है और दूसरे का दूसरी अवस्था में। बस इतना हो अन्तर है। प्रसिद्ध समाज—शास्त्री डाक्टर मीज़ \* कहता है कि पश्चिमी देशों में जैसे सारी शक्ति धन में मानी जाती है, यहाँ तक कि वहाँ धर्म भी धन से दबा हुआ है, वैसे ही भारत में प्रधान शक्ति जाति में है। यह जाति अधिकतर ब्राह्मणों और क्षत्रियों की सत्ता का परिणाम है। यदि यूरोप

In the west the social mind is obsessed by the idea of economical power and in India by the idea of caste power. The orthodox Brahmans are afraid of nothing but an attack on their position in relation to the lower castes and untouchables, on their social and religious privileges. If the social mind did not attach its seal to the economic power in Western society and to the power of caste in India, these different kinds of power could never tyranise society as they do by obstructing the freedom of the individuals. — Dharma and Society, by Gualtherus H. Mees, p. 145.

<sup>\*</sup> The art of the power may differ widely between different groups. In the West the power is largely economical (money is crystallised power) predominating even over the power of the Church. In India it is the power of caste, largely the product of the power of Brahmans and of the ruling classes.

का समाज धन को और भारत का समाज जाति को महत्व देना छोड़ दे, तो वे दोनों चीजें समाज को पीड़ित न कर सकें।

यदि स्वाधीनता आदर्श है और यदि उस स्वाधीनता का अर्थ उस प्रभुता का नाश है जो एक मनुष्य दूसरे मनुष्य पर रखता है, तब यह स्पष्ट है कि इस बात पर आग्रह नहीं किया जा सकता कि आर्थिक सुधार ही एक मात्र ऐसा सुधार है जो करने के योग्य है। यदि किसी विशेष समय में अथवा किसी विशेष समाज में अस्पता का आवश्यक सुधार और धार्मिक हो तो सामाजिक सुधार और धार्मिक सुधार को आवश्यक सुधार मानना पड़ेगा।

यह बात स्पष्ट है कि जो आर्थिक कान्ति समाजवादी लोग लाना चाहते हैं. वह तब तक नहीं आ सकती जब तक कि किसी क्रान्ति के द्वारा शक्ति हाथ में न ले ली जाय । उस शक्ति को हथियाने वाला आवस्यक रूप से सर्वहारा ( Proletariat ) मनुष्य होगा। तब पहला प्रश्न यह होता है—क्या भारत की सर्वसाधारण जनता ऐसी कान्ति लाने के लिए इकरी हो जायगी? इस काम के लिए कौन बात उसको प्रेरित करेगी? एक मात्र बीज जो मनुष्य को ऐसा काम करने की प्रेरणा कर सकती है. वह यह भाव है कि जिन दुसरे मनुष्यों के साथ मिलकर वह काम कर रहा है, वे समता. बंधता, और सबसे बढकर न्याय के भाव से प्रेरित होकर काम कर रहे हैं। संपत्ति के समीकरण के लिए लोग किसी क्रान्ति में तब तक सम्मिलित नहीं डोंगे जब तक उन्हें यह माछम न होगा कि कान्ति हो चुकने के बाद उन के साथ समता का न्यवहार होगा और जात-पात एवं सम्प्रदाय का कोई भेद-भाव नहीं रखा जायगा । कार्ल मार्क्स स्वायं कहता है कि " राजनीतिक समता सामाजिक समता की एक दवा है, इसकी गारण्टी नहीं " \* यूरोप में समाज-बाद एकदम नहीं फैल सका। वहाँ इसके पहले दो कान्तियों ने इसके लिए भूमि तैवार की थी। महात्मा मार्टिन खथर की धार्मिक कान्ति ने परोहित की सत्ता को नक कर दिवा था । उसने सब के लिए आप बावबिल पढ़ने का अधिकार देकर धार्मिक हिंदू से सब को बराबरी का अधिकार दिला दिया था। जैसे हमारे वहाँ की और बाह को वेद पढ़ने का अधिकार नहीं, वेसे वहाँ भी, खयर से पहले, पादरी के सिवा

<sup>\*</sup> Political equality is a condition, not the guarantee of social equality.

साधरण मनुष्य को बायबिल बाँबने का अधिकार न था। छ्थर ने पुरीहित की इस इजारादारी को तोड़ डाला। उसके बाद फाँस की राज्य कान्ति ने भूपित राजाओं और बड़े बड़े जागीरदारों का नाश करके सर्वसाधारण जनता को स्वतंत्र कर दिया। पहले साधारण मनुष्य की, अपनी कोई भूमि नहीं होती थी। वह किसी बड़े जमीन्दार के यहाँ मुज़ारा (टेनेण्ट) के रूप में काम करता था। उसका कोई बोट न था। जमीन्दार का मत ही उस का मत होता था। वह चाहे जब मुज़ारा को अपनी भूमि से बेदख़ल करके भूखों मार सकता था। फाँस की राज्यकान्ति से सब लोग स्वसंत्र हो गये। वे बड़े बड़े कारखानों और फेक्टरियों में जाकर काम करने लगे। वे काम करते और अपनी मज़दूरी लेकर घर आ जाते थे। इस औद्योगिक कान्ति से वे भूपित की दासता से मुक्त हो गये। पर इस पद्धित में भी एक दोष आ गया। सहस्त्रों अमजीवी फेक्टरी में काम करते थे। उनको तो थोड़ी थोड़ी मज़दूरी मिलती थी, पर फेक्टरी का स्वामी उन से सहस्त्रों गुना अधिक लाभ उढ़ाता था। वह करोड़पित हो जाता था, मज़दूर दिरह ही बने रहते थे। इस दोष को दूर करने के लिए कार्ल मार्क्स ने समाजबाद का प्रचार किया।

हमारे देश में अभी ब्राह्मण पुरोहित का इजारा वैसे का वैसा ही बना हुआ है, वह "मृदेव" अर्थात् पृथ्वी पर ईश्वर का एजेण्ट माना जाता है, जन्ममूलक ऊँच-नीच पूर्ववत् वर्तमान है; राजे-महाराजे उसी प्रकार "मूपित "—मृिम के मालिक-जोर "नरेश "—लोगों के स्वामी—बने बैठे हैं। इन पहली दो ज़रूरी मंजिलों को तब किए बिना ही, यूरोप के अंधे अनुकरण में, भारत का समाजवादी दल तीसरी आर्थिक कान्ति लाना चाहता है। उसे अपने उद्देश में तब तक सफलता नहीं हो सकती, जब तक वह जाति—भेद का उन्मूलन नहीं कर लेता। भारत तो अभी तक भी मूलतः मामों का देश है। बहाँ बढे बढे कारखाने हैं ही कितने? यहाँ पूजीबाद का रोग उतना दुःखदाबक नहीं जितना जाति—भेद का है।

है पर गुण-कर्म-स्वभाव से वर्ण व्यवस्था तो अच्छी है। इस संबंध में प्रश्न यह होता है कि यदि चातुर्वर्ण्य में व्यक्ति को उसके गुणों के अनुसार ही स्थान मिलेगा, तो लोगों पर ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और श्रद्ध के लेबिल लगाने की क्या आवश्यकता है? ब्राह्मण का लेबिल लगाए बिना भी एक विद्वान् संमान पाता रहेगा। क्षत्रिय का नाम दिए बिना भी सिपाही का आदर होगा। यदि यूरोपीय समाज अपने विद्वानों और बोद्धाओं पर स्थायी लेबिल लगाए बिना भी उनका आदर-सत्कार कर सकता है तो हिन्दुओं को ही लेबिल लगाना क्यों आवश्यक जान पड़ता है? ब्राह्मण और क्षत्रिय आदि के इन लेबिलों को बनाए रखने के विरुद्ध एक और भी आपत्ति है।

यह अनुभव सिद्ध बात है कि जो भावनाएँ और संस्कार किसी नाम के साथ एक बार जोड़ दिए जाते हैं, वे हमारा एक अंश ही बन जाते हैं। वे कड़े हो कर ऐसी मनोवृत्ति का रूप धारण कर हेते हैं कि जिस से मुक्त होना सुशिक्षित ब्बक्ति के लिए भी कठिन हो जाता है। प्राचीन कुसंस्कारों की मानसिक दासता से छुटकारा पाना उतना सुगम नहीं, जितना कि प्राय: समझा जाता है। आचरण में थोड़ा-बहुत परिवर्तन अवस्य हो सकता है, परन्तु यदि नाम वही रहें, तो उन नामों के साथ लगी हुई भावनाएँ, न केवकल संस्कार-रूप में. वरन आचरण में भी, बनी रहती हैं। 'ब्राह्मण 'शब्द के साथ श्रेष्टता और 'शुद्र ' शब्द के साथ निकृष्टता का जो भाव लगा दिया गया है, उसका संस्कार बड़े से बड़ा हिन्द्-सुधारक भी दूर नहीं कर सका। भारतीय इतिहास में सदा से यह चातुर्वर्ण्य-विभाग ब्राह्मण को पूज्य और शुद्र को जघन्य बताता आया है। इसे सब किसी ने लोकतंत्र का विरोधी माना है। चातुर्वर्ण्य को गुण-कर्म-स्वभाव-मुलक बताकर लोगों पर ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदेय और शहर के दुर्गन्ध युक्त लेबिल लगाना एक प्रकार का महा पाखण्ड-जाल फैलाना है। शुद्रों और अछूतों को चातुर्वर्ण्य शब्द से ही घृणा है, उनकी आत्मा इस के विरुद्ध विद्रोह करती हैं। इतना ही नहीं, सामाजिक संगठन की पद्धति के रूप में भी बह चात-र्वर्ण्य असाध्य एवं हानिकारक है और बहुत बुरी तरह से असफल हो चुका है।

विद्वहर डाक्टर बी. आर. अम्बेडकर अपनी पुस्तक " एनिहिलेशन ऑफ़ कास्ट " में लिखते हैं कि चातुर्वर्ष्य तभी साध्य माना जा सकता है जब पहले बह मान लिया जाब कि समूची जनता को चार निश्चित श्रेणियों में बाँटना संभव है। इस दृष्टि से चातुर्वर्ण्य-मर्यादा प्लेटो की सामाजिक व्यवस्था से बहुत मिलती हैं। प्लेटो मानता था कि प्रकृति से मनुष्य-समाज तीन श्रेणियों में बँटा हुआ हैं। उसके विरुद्ध एक बड़ी आपत्ति यह है कि वह समझता है कि व्यक्तियों का थोड़ी-सी बिलकुल अलग अलग श्रेणियों में वर्गीकरण किया जा सकता है। उसे इस अपूर्व बात का अनुभव न था कि कोई भी दो व्यक्ति एक दूसरे के समान नहीं, अर्थात् किन्हीं भी दो व्यक्तियों को एक ही श्रेणी में इकड़ा नहीं रखा जा सकता। एक व्यक्ति में जो प्रवृत्तियाँ काम करती हैं, वे दूसरे व्यक्ति की प्रवृत्तियों से बहुत अधिक विभिन्न हैं, किसी किव ने ठीक ही कहा है—

#### तमाशागाहे आछम में हर इक इंसान यक्ता है। तिखस्मा बादे कसरत में यही वहदत कहाती है।

फोटो समझता था कि व्यक्ति की रचना में विशेष नम्नों की क्षमताएँ या शक्तियाँ हैं। पर आधुनिक विज्ञान ने यह दिखला दिया है कि स्पष्ट रूप से जुदी जुदी दो चार श्रेणियों में व्यक्तियों का वर्गीकरण करना मनुष्य के संबंध में बहुत उथले बान का प्रदर्शन करना है। व्यक्तियों को थोडी-सी श्रेणियों में बाटकर उन के गुणों का उपयोग नहीं किया जा सकता । कारण यह कि व्यक्तियों के स्वभाव-गुण सदा अस्थिर एवं परिवर्तनीय होते हैं। जिस कारण से प्लेटो की सामाजिक न्यवस्था सफल नहीं हो सकी. चातर्वनीय की विफलता का भी वही कारण है, क्षर्यात् मनुष्योंको श्रेणियों में स्थिर कर देना संभव नहीं । जो आज पण्डित है बह कल बोद्धा हो सकता है; जो आज बोद्धा है वह कल सफल व्यापरी बन सकता है। बुद्धि की तीव्रता पाणिनि-सूत्रों के रटने, खण्डन-खाद्य के घोटने, कविताओं के बनाने, लेखों एवं पुस्तकों के लिखने से ही प्रमाणित नहीं होती। रणभूमि में सेनापति को, सागर-युद्ध में एडमिरल को, व्यापार में सफल व्यापारी को और श्रमजीवियों को अपने काम को होशियारी के साथ करने में भी बृद्धि से काम लेना पड़ता है। अब भला यह कौन और कैसे निर्णय करे कि किस की बुद्धि कितनी संमान के योग्य और किस दरजे की हैं। बुद्धि की तौल की कौनसी तराजू है ? इसी प्रकार एक सैनिक और एक मल्लाह में भी बीरता, तितिक्षा और परिश्रम की शक्ति एक समान ही मौजूद हो सकती है। केवल गोली चलाना, कवाबद करना, भौर प्राणियों का वध ही बीरता के प्रधान लक्षण नहीं कहे जा सकते। विशेष गुणों और कमों का वर्गीकरण स्वेच्छा से कर लेना और बात है, पर विज्ञान की कसौटी पर प्रमाणित करना दूसरी बात है। प्लेटो और मनु की दुहाई देने से ही वैज्ञानिक तर्कवाद सन्तुष्ट नहीं हो सकता।

इसके अतिरिक्त चातुर्वर्ण्य को सफल बनाने के लिए एक ऐसे दण्ड विधान का होना आवश्यक है, जो डण्डे के जोर से जनता से इसका पालन करा सके। चातुर्बर्ण्य-व्यवस्था के सामने इसको तोडने वालों का प्रक्त सदा ही बना रहना अनिवार्य है। जब तक लोगों के सिर पर दण्ड का भव न होगा, वे अपनी अपनी श्रेणी के भीतर नहीं रहेंगे। मनुष्य-प्रकृति के विपरीत होने के कारण, यह सारी व्यवस्था खड़ी न रह सकेगी। चातुर्वार्थ के अपने भीतर कोई ऐसा सहज सद्गुण नहीं, जिसके बल-बृते पर वह कावम रह सके। इस को जीता रखने के लिए कानून का होना आवश्यक है। रामचन्द्र द्वारा शम्बुक शह की हत्या इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि कानून के डण्डे के बिना वर्ण-व्यवस्था नहीं चल सकती। शम्बुक की हत्वा के लिए राम को दोषी ठहराना सारी स्थिति को ठीक ठीक न समझना है। राम राज्य का आधार चातुर्वर्ण्य था। राजा होने के कारण चातुर्वर्ण्य-मर्यादा की रक्षा करना राम के किए अनिवार्व था। शम्बुक ने अपने वर्ण के कर्म का व्यक्तिकम किवा था, इसलिए उसे मारना राम का कर्तव्य था । इस से स्पष्ट है कि चातुर्वर्ष्य व्यवस्था को बनाए रखने के लिए न केवल राज दण्ड का होना, बरन् प्राण-दण्ड का होना भी आबश्यक है। इस्री लिए राम ने शम्बुक को मत्यु से कम दण्ड नहीं दिया। और इसी लिए वेद-मंत्र को सनने या उसका उच्चारण करने वाले शह के लिए कान में पिघला हुआ सीसा भर देने वा उसकी जिह्ना काट डालने की आज्ञा दी गई है। वर्ण-व्यवस्था के पक्षपातियों को जनता को विश्वास दिलाना होगा कि वे मनुष्य-समाज की जाँच-पडताल करके उसे सफलता पूर्वक चार वर्जी में विभक्त कर सकते हैं और इस २० वीं शताब्दी में आधुनिक समाज को मतुस्मिति की दण्डाक्राएँ पुनः प्रचलित करने के लिए तैयार कर सकते हैं। ऐसी अवस्थाओं में, जन्मसिद्ध गावदी के सिवा दूसरा कोई भी समझहार मकुष कमी वह आका और विश्वास नहीं कर सकता कि चातुर्वर्ण-व्यवस्था पनः जीवित हो सकती है।

संसार में दूसरा कोई भी ऐसा देश नहीं, जिसने अपनी ही उत्पन्न की हुई कुराइवीं से भारत के समान दु:ख और हानि उठाई हो। दु:ख झेक्ते हुए भी लोग सामाजिक बुराइयों को क्यों सहन करते रहे हैं? संसार के दुसरे देशों में सामाजिक कान्तियाँ होती रहीं हैं। वैसी ही कान्तियां भारत में क्यों नहीं हुई ? इस का केवल एक ही उत्तर है। और वह यह कि इस राक्षसी वर्ण-व्यवस्था ने हिन्द्-जनता को क्रान्ति करने में पूर्ण रूप से असमर्थ बना दिया था। सर्वसाधारण जनता शस्त्र धारण नहीं कर सकती थी और शस्त्रों के बिना विद्रोह करना संभव न था। वे सब हलवाहे थे वा उन्हें नीच ठहरा कर हलबाहा बना दिया गया था। उन्हें हल छोड़ कर तलवार पकडने की भाजा न थी। उन के पास संगीनें न थीं। इसलिए जो कोई भी चाहता था. उनकी छाती पर बैठ सकता था और बैठ जाता था। चातुर्वर्ण्य-व्यवस्था के कारण वे शिक्षा प्राप्त नहीं कर सकते थे। वे अपने उद्धार का उपाय सोच अथवा जान न एकते थे। उनको नीच ठहराया गया था। उनको न छुटकारा पाने की रीति माछम थी और न उनके पास उद्घार का कोई साधन ही था। इसलिए उन्होंने समझ लिया था कि परमेश्वर ने ही हमारे भाग्य में सदा की दासता बदी है।

चातुर्वर्ण्य से बढ़ कर दूसरा कोई अनादर और दुर्गति नहीं। यह एक ऐसी व्यवस्था है, जो लोगों को निर्जीव, पंगु एवं छला बनाकर उन्हें उपकारक कार्यों के लिए असमर्थ कर देती हैं—इस में रत्ती भर भी अतिशयोक्ति नहीं। इतिहास में इसके पर्याप्त प्रमाण मिलते हैं। भारतीय इतिहास में केवल एक ही ऐसा काल-खण्ड है, जिसे स्वतंत्रता, महत्ता और कीर्ति का काल कह सकते हैं। वह मौर्य-साम्राज्य का काल है। शेष सब कालों में देश पराजय और अंधकार से ही पीड़ित रहा। परन्तु मौर्य-काल वह काल या, जब कि चातुर्वर्ण्य का पूर्ण विश्वंस हो चुका था, जब कि श्रद्ध, जो प्रजा का अधिकांश थे, होश में आ गये थे और देश के शासक बन गये थे। पराजय और अंधकार के वे काल-खण्ड थे, जब कि चातुर्वर्ण्य खूब जोरों पर आ और देश की अधिकांश प्रजा श्रद्ध के छप में धिककारी जाती थी।

स्मरण रहे कि शरीर वा तो सारे का साग स्वस्थ होता है या सारे का सारा अस्वस्थ । वह नहीं हो सकता कि आधा शरीर स्वस्थ हो और आधा अस्वस्थ । इसी प्रकार भारतीय राष्ट्र आधा स्वतंत्र और आधा परतंत्र नहीं रह सकता। कियत उच्च वर्ण के लोग नीच वर्ण के लोगों को दबाए रख कर आप भी स्वतंत्र नहीं रह सकते। मुसलमान और हिन्दुओं का मिलाप भी तभी राष्ट्र के लिए हितकर हो सकता है जब कि दोनों सामाजिक रूप से एक हो जायँ। नहीं तो दोनों की पीठें आपस में बाँघ कर दोनों को इकद्वा कर देने से राष्ट्र पहले से भी अधिक दुबल हो जायगा। इस प्रकार इकद्वा बाँध देने से उनके हाथ-पैर दो के बजाय चार चार तो बेशक हो जायँगे, पर जब उनमें से एक पूर्व की ओर चलने लगेगा तो दूसरा उसे परिचम की ओर घसीटेगा। फलत: उनमें से कोई भी किसी ओर न बढ़ सकेगा। यह संयोग हानिकारक ही सिद्ध होगा।

## बीसवाँ परिच्छेद

### कुछ शंकायें और उनके समाधान

जिन्भेद को भिटाने पर प्रायः लोग जो शंकाएँ किया करते हैं उन में से कुछ उनके समाधान-सहित आगे दी जाती हैं। बहुत सी शंकाओं के उत्तर विस्तार के साथ पिछले पिल्छेदों में आ भी चुके हैं।

श्रंका-हमारे जिन पूर्वजों ने जाति-भेद बनाया था क्या वे मूर्ख थे ?

समाधान—हमारे पूर्वज मूर्ज न थे। उन्होने समाज के लिए जो व्यवस्था बनाई थी वह अपने समय और अवस्थाओं को देखकर बनाई थी। समय और अवस्थाओं को देखकर बनाई थी। समय और अवस्था के बदलने के साथ वे अपने सामाजिक नियमों को भी बदलते रहते थे। नाना स्मृतियाँ इस बात का प्रमाण हैं। यदि वे आज जीते होते तो वे आज की परिस्थिति के अनुकूल सामाजिक प्रथाओं में अवस्य परिवर्तन कर देते। जो लोग समझते हैं कि हमारे पूर्वजों में काल की गति को पहचानने और उसके अनुसार अपने आपको ढालकर उन्नति करने की बुद्धि न थी, वे ही उनको मूर्ख समझते हैं। सभी पुरानी प्रथाएँ अच्छी और सभी नई बातें बुरी नहीं। हमें पुरानी बातों में से जो इस युग में हमारे लिए हितकर हैं रख लेनी चाहिए और जो हानिकारक बन गई हैं उनके साथ चिमटे रहकर मृत्यु को नहीं बुलाना चाहिए।

श्लंका — जाति –भेद मिट जाने से ब्राह्मण, क्षत्रिय भादि नाम भी मिट जायाँगे। यह अछी बात नहीं।

समाधान संसार की सभी भाषाओं में फेर-फार होता रहता है। पुराने शब्दों का लोप हो कर नये शब्दों की सृष्टि होती रहती है। परिवर्तन जीवन का लक्षण है। देखिए शब्दों के अर्थ संस्कृत में भी किस प्राकार बदले हैं। "असुर" आरम्भ में बहुत अच्छा अर्थ रखता था। अर्थात् सुरा न पीने वाला, परोपकार के लिए अपने प्राण तक दे देने वाला, कुशाप्र बृद्धि मनुष्य ही असुर कहलाता था। अतएव वेद में परमेश्वर को "असुर यहत्" अर्थात् बड़ा असुर कहा गया है। कही असुर महत् पारिसर्वों का "अहुर मुज्द" वन गवा है। पर आज किसी को असुर कह कर तो

देखिए। इसी प्रकार "चाण्डल" का मैलिक अर्थ था— "अस्वन्त प्रचंड तेजस्वी पुरूष" (देखिए, यजुर्वेद अध्वाय ३०) और "राक्षस" शब्द का अर्थ था "रक्षा करने वाला"। पर क्या कोई आज अपने को चाण्डाल और राक्षस कहलाने को तैयार हैं ? इस समय ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय और शह आदि शब्दों के साथ ऊँच नीच का, बड़े—छोटे का, और पवित्र—अपवित्र का भाव ऐसी बुरी तरह बिमट चुका है कि अब उसे दूर करना असमव—सा है। इसलिए समता, बंधुता और लोकतंत्र के घातक इन शब्दों का यदि लोप हो जाय तो समाज की कोई हानि नहीं।

संका—ऋग्वेद के पुरूष सूक्त का १२ वाँ मंत्र बाह्मणोऽस्य मुखमासीद — कहता है कि बाह्मण उस (विराट पुरुष ) का मुँह था, राजम्य (क्षत्रिय ) दोनों भुजा था, वैश्व उस की रानें था, पैर से शह का जन्म हुआ। फिर बाह्मण की ऊँचा और शह को नीचा मानने में आपको संकोच क्यों होता है ?

समाधान-इस मंत्र का वर्ण-व्यवस्था से कोई संबंध नहीं। यहाँ वेद न तो यह कहता है कि चार वर्ण होने ही चाहिएँ। न वह जन्म से वर्ण की व्यवस्था देता है और न कर्म से। सुक्त का पहला मंत्र कहता है कि विराट् सहस्रक्षीर्षा (हजार सिर वाला), सहस्राक्ष (सहस्र नेत्र वाला) और सहस्रागत (सहस्र पैरों वाला ) पुरुष है। सभी जड़-चेतन उसके अन्तर्गत हैं। केवल हिन्दुओं के ही नहीं, संसार के सभी प्राणियों के शरीर, इन्द्रियाँ और अन्तःकरण उसके अंग हैं। क्या यूरोप और जपान के विद्वानों को हमोरे बाह्मण बाह्मण और वहाँके योद्धाओं को हमारे क्षत्रिय क्षत्रिय मानकर उन के साथ बेटी-व्यवहार करने को तैयार हैं ? कोई ब्राह्मण मुसलमान हो जाय तो वह विराट् **बारीर में कहाँ स्था**न पाता है ? म्लेच्छ, राक्षस और किन्नर आदि विराट का कौम-सा अंग हैं ? सक्त के पहले मंत्र के अनुसार जब सभी प्राणियों के बिर बिराट के सिर हैं, सबके हाथ उसके हाथ हैं, सब के पैर उस के पैर हैं, तब ब्राह्मण विराट् के किस सिर से निकला ? वदि वह सभी मुँहों से निकला, तो उस में अतिय, बैरव, शह, चाण्डाल, म्लेच्छ, हाथी, घोडा, गधा, प्लेग के कीटाज़ आदि सभी गुणावगुण आ गये होंगे। फिर कीन किसी से श्रेष्ठ रह बाबगा ? मीता के शब्दों में - परस्परं भाषवन्तः प्रेयः परमवाप्स्य-फक बारीर के अंग होने के नाते सभी मनाच बराबर हैं. म कोई बडा है और

न कोई छोटा है। एक को दूसरे की आवश्यकता और समाज को सब की आवश्यकता है। नहीं तो विराट छूला—छंगडा हो जायगा।

शका जात-पाँत प्रत्येक देश में है। इंग्लैंड में भी लाई और मजदूर अलग अलग हैं। लाई अपनी लड़की मजदूर को नहीं देता।

समाधान—पश्चिम में श्रेणियाँ हैं, जातियाँ नहीं। इन दोनों में बड़ा अन्तर है। जाति-भेद में जुदाई का भाव भरा हुआ है। वह एक जाति के दूसरी जाति से अलग रहने को एक अच्छी बात समझता है। श्रेणी-भेद में जुदाई तो है, पर वह इस अलगाव को न तो कोई सद्गुण समझता है और न सामाजिक मेल-मिलाप का निषेध करता है। यह सच है कि श्रेणी-भेद से दल उत्पन्न हो जाते हैं, पर ये दल जात-पाँत के दलों के समान नहीं। श्रेणी-भेद में दल केवल अ-सामाजिक (non social) हैं। पर जाति-भेद में वे अपने पारस्परिक संबंधों में स्पष्ट रूप से समाज-विरोधी (anti social) हैं। इसलिए जाति-भेद श्रेणी-भेद से भिन्न है। एक श्रमजीवी अपने पराक्रम से लाई बन सकता है, पर भारत में कोई भंगी कितना ही पराक्रम दिखलाने पर भी बाइगण वा राजपूत नहीं बन सकता।

शंका—भारत में जाति—भेद का मिटना संभव नहीं। यहाँ बहुतेरे सुधारकः सिर पटक कर मर गये। वे जाति—भेद का कुछ न बिगाड़ सके। यह बहुतः पुराना है। इसका संचार हिन्दुओं के रक्त में हो चुका है। इसे मिटाने का प्रवास व्यर्थ है।

समाधान—हताश होने की कोई बात नहीं। जब दास—प्रथा थी, और जब सती प्रथा थी, तब क्या कोई कह सकता था कि ये किसी दिन उठ जावेंगी? जब मुगळ राज्य था, तब कोन कहता था कि इस का किसी दिन अन्त हो जावया? फोग, यक्ष्मा और विश्वचिका आदि रोग बहुत पुरानी व्याधियाँ हैं। पर क्या इनको दूर करने का यत्न करना मनुष्य ने छोड़ दिया?

पुराने समय में और इस समय में बड़ा अन्तर है। पूर्व काल में हिन्दुओं की विभिन्न जातियों की शिक्षा—दीक्षा अलग अलग प्रकार की थी। माझण संस्कृत पड़ते थे, यह—यागादि की किया सीखते थे, मांबाहार नहीं करते थे। इससे उनकी संस्कृति और रहन्न-सहन दूसरी जातियों से मिन था। इस विभिन्नता के कारण दूसरी जातियों के साथ उनका विवाह—सादी होना करिकः

था। पर अब वह बात नहीं रही। अब राष्ट्र के सभी बच्चों को एक—सी शिक्षा मिलती हैं। सब इकड़े पढ़ते हैं। रहन—सहन और खान—पान का ढंग सबका एकसा हो रहा है। इस से परस्पर ब्याह—शादी में उतनी अड़बन नहीं रही। पहले लड़िकयों का विवाह उनके माता—पिता बहुत छोटी आयु में कर दिया करते थे। अब लड़के—लड़िकयों कालेजों में इकड़ी पढ़ती हैं। वहाँ उनको एक दूसरे के साथ प्रेम हो जाने के बहुत सुबोग हैं। प्रेम जाति—कुजाति नहीं देखता। फिर लड़िकयाँ भी माता—पिता पर पूर्ववत आश्रित नहीं रहीं। वे स्वयं कमा सकती हैं। इसलिए उनको अपनी पसंद का पित पाने से रोकना उतना सरल नहीं रहा।

तीसरी बात यह है कि जाति-भेद की भावना पर आधारित हिन्दुओं का फ़ीजदारी क़ानून बिलकुल निकाल डाला गया है और उसका स्थान लोकतंत्री हण्ड-विधान ने ले लिया है। इस दण्ड-विधान का मौलिक नियम यह है कि क़ानून की दिष्ट में सब मनुष्य बराबर हैं। इसमें ब्राह्मण को कम और शद्ध को अधिक दण्ड नहीं दिया जाता। जाति-भेद के कठोर चंगुल में फँसे हुए ट्रावंकोर जैसे कुछ हिन्दू रजवाड़ों में ब्राह्मण को प्राण-दण्ड नहीं दिया जाता। परन्तु भारत-संध-सरकार का क़ानून इस विषय में ब्राह्मण और मंगी दोनों के साथ समान व्यवहार करता है। इस बात ने जाति-भेद की आधारभूत भावना को खोखला कर दिया है।

चोथी बात यह है कि अब जाति-बिरादरी की पंचायतें किसी व्यक्ति को दण्ड नहीं दे सकतीं। काशी की पण्डित-सभा भी अब किसी का कुछ नहीं बिगाड़ सकती। अब सरकारी न्यायालय, पंचायतों और पण्डितों की व्यवस्था नहीं मानते।

पाँचवी बात यह है कि जात-पाँत तोड़कर होनेवाले विवाह अब कान्ब की दिष्ट में अवैध या नाजायज़ नहीं रहे। ईस्ट इण्डिया कम्पनी के शासन के आरम्भिक काल में केवल स्मृतियों के ज्ञाता लाहाण ही हिन्दुओं के लिए कान्न बनाया करते थे। अब धारा-सभाओं के सदस्य अधिकतर वही लोग हैं जिनकी राजनीतिक एवं व्यवस्थापक पृष्ठ भूमि निश्चित रूप से अँग्रेज़ी या लोकतंत्र परम्परा से ली गई है। परिणाम यह है कि देश के प्रत्येक प्रान्त में ऐसे कान्न बन रहे हैं जो जाति-भेद के यूल पर कुल्हाड़ा चलाते हैं। इसके अतिरिक्ष महास और महाराष्ट्र में लाहाणेतर आन्दोलन, आर्य समाज, लाहा समाज, जात-पाँत तोड़क मण्डल और अस्पृश्य जातियों की राजनीतिक जाग्रति और स्कूलों में लौकिक शिक्षा ने जनता के जात-पाँत-संबंधी दृष्टिकोण को बहुत कुछ बदल डाला है। ब्राह्मणों को अब कोई अलग ऐसी शिक्षा नहीं दी जाती जो उन को दूसरों से श्रेष्ठ होने का विश्वास कराती हो। स्कूल जानवाले दूसरी जातियों के बालकों को अब यह नहीं सिखाया जाता कि ब्राह्मण की पूजा करना प्रत्येक व्यक्ति का परम धर्म है। इसके विपरीत वर्तमान शिक्षा-पद्धति एक ओर समता पर और दूसरी ओर वणों एवं वगों की श्रेष्ठता से इंकार पर आधारित है। इस से भी जाति-मेद की भावना को धक्का पहुँच रहा है।

हिन्दू-समाज के सुधार और जाति—भेद के उच्छेद के लिए पहले भी कई आन्दोलन चले हैं। पर भाषा—भेद, दूरी, प्रथाओं की विभिन्नता और राजनीतिक एकता के अभाव ने ऐसे सब प्रयासों को एक ही स्थान तक सीमित रखा था। इन्हीं कारणों से न बुद्ध, न रामानुज, न कबीर, और न नानक जाति—भेद को पूर्ण रूप से नष्ट कर सके। ब्राह्म समाज, आर्य समाज और पिछली शताब्दी के दूसरे सुधार आन्दोलन भी सारतः स्थानीव ही रहे थे। कारण यह कि राजनीतिक मशीनरी को सार्वजनिक भावना का सहयोग प्राप्त न था। परन्तु वर्तमान आन्दोलन इस प्रकार के पहले सभी प्रयासों से मूलतः भिन्न है। जात—पात तोड़क मण्डल ने जिस प्रकार जाति—भेद पर सीधी चोट की है, वैसी पहले किसी न नहीं की थी। मण्डल के पहले भारत में कभी कोई ऐसी संस्था नहीं बनी जिसका एक मात्र उद्देश्य जाति—भेद को मिटाना रहा हो।

भारत में अब लोकतंत्र शासन-स्थापित होने जा रहा है। पर लोकतंत्र और जाति-भेद दो परस्पर-विरुद्ध चीजें हैं। ज्यों ही हिन्दू-समाज अपने को प्रजा-तंत्र-आदशों के अनुकूल बनाने का यत्न करेगा, जाति-भेद का नष्ट होना अनिवार्य हो जायगा। अञ्चलपन को दूर करना इस समय देश का एक प्रमुख प्रश्न बन गया है। पर यह अस्पृश्यता जाति-भेद का ही एक भावस्थक अग है। वस्तुतः जाति-भेद एक कमबद्ध अञ्चलपन है। इसलिए अञ्चलपन तभी मिटेगा जब जाति-भेद को मिटा दिया जायगा। हिन्दू-जनता ने भली भाँति अनुभव कर लिया है कि दो बातों में से उसे एक को चुनना है। एक ओर तो जाति-भेद है, जिसके साथ सामाजिक अस्पाचार एवं राजनीतिक दुर्बळता है, । और दूसही

और प्रवानंत्री संस्थाएँ हैं, जिनके साथ सामाजिक प्रगति और राजनीतिक शक्ति की संभावना है।

नहीं कह सकते प्रजातंत्री आदर्श हिन्दू जनता में पर्याप्त रूप में व्याप्त होने में कितना लंबा समय लेगा। हिन्दुओं का सामाजिक समता के सिद्धान्त को अपनाना एक बड़ा भारी सामाजिक विष्ठव होगा। परन्त हिन्दू—समाज में जो परिवर्तन इस समय हो रहे हैं वे इतने तीव और इतने मौलिक हैं कि हम उन्हें कान्तिकारी कह सकते हैं। प्रजातंत्र ने शह और अछूत जातियों में समता के आदर्श की जाप्रति उत्पन्न कर दी है। अब वे अपने को हिजों के जन्मसिद्ध दास मानने को तैयार नहीं। एक बात निश्चित है। हिन्दू—समाज गुठाली में पड़ा हुआ है। हो सकता है कि शताहियों की अन्याय्य वर्यता से कठिन बनी हुई धातु केवल असाधारण ताप से ही पिघले। परन्तु वह पिघल रही है। और जब पिघली हुई धातु पुनः जमकर दोस बनेगी तो उस में जाति—भेद और प्रजातंत्र के बीच का परस्पर विरोध कहाँ। मिलेगा? सामाजिक बहिष्कार और जन्ममूलक असमता अन्तर्धान हो जायगी; कोई अधिक पवित्र एवं अधिक श्रेष्ठ वस्तु उसका स्थान लेगी। और उसमें भारत का भविष्य निहित रहेगा।

**संका**—हिन्दू समाज में इस समय जो चार सहस्र के लगभग जातियाँ और उपजातियाँ हैं उनको तोडकर यदि केवल चार वर्ण बना दिए जायँ तो आप को क्या आपत्ति हैं?

समाचान—क्षत्रिय, बैश्व और श्रद्ध श्रेणियाँ, जिस प्रकार ब्राह्मण एक अलग और अखण्ड श्रेणी हैं, उस प्रकार अलग और अखंड श्रेणियाँ नहीं रह गई हैं। इस विषय में बड़ा मतभेद हैं कि किस जाति को इन तीनों वणों में से किस वर्ण में रखा जाय। यदि इसका शान्ति पूर्वक निर्णय हो भी जाय तो भी अञ्चूतों और आदि वासियों की समस्या बराबर बनी ही रहेगी। इनको जिस भी जाति वा वर्ण में मिलाने का यत्न किया आवगा उस जाति और वर्ण के लोग बहुत विक्रयंगे। यदि किसी व्यक्ति का असली व्यवसाय ही उसके वर्ण की कसीटी वासी सावगों तो इस चातुर्वर्ण्य की बहुत पुरावी करपना में अगणित नवीन व्यक्ताय कहाँ रसे जायँगे? वदि किसी प्रकार इस काम में अफलता हो भी बाक

तो प्रश्न यह रह जाता है कि क्या इन श्रेणियों के परस्पर रोटी-बेटी-व्यवहार पर प्रतिबंध रहेगा ? हिन्दू—समाज को पुनः चार वर्णों में बाटना हमें तो असंभव जान पड़ता है। यदि यह संभव भी हो जाय तो इस से हमारी अतीत की बपौती की याद दिलाने के सिवा और कोई लाभ न होगा।

छोटी छोटी उपजातियों को तोड़कर धीर धीरे एक बड़ा वर्ण बना देने से भी असली समस्या हल न होगी। बंबई में इस उपाय का बीस पच्चीस वर्ष तक प्रयोग करके देखा गया है। उसके परिणाम बड़े ही धातक हुए हैं। उपजातियाँ जो इकही भिलकर एक बड़ा संगठन बनाती हैं उन में जुदाई का भीतरी भाव बड़े प्रबल रूप में बना रहता है। यह नवीन संगठन दूसरी जातियों के विरुद्ध, विषेष्त: उनके जिनको कि प्राय: उनकी जाति से ऊँचा या नीचा समझा जाता है, बात बात पर झगड़ा करने वाला बना देता है। इस से जाति—भाव अधिक प्रचण्ड और दृढ़ हो जाता है। जो जातियाँ राजनीतिक उद्देश्य के लिए इकही कर दी गई हैं उनमें भी जब आपस में अधिकारों की बाट का प्रश्न आता है तो वे भी एक दूसरे से अलग होने से नहीं झिझकर्ती। उनका राजनीतिक छाभ का साझा उनको एक होने में सहायता नहीं देता।

जात-पाँत का प्रश्न अधिकतर अपनी जाति-बिरादरी की भिक्त से उत्पन्न होता है। यह जाति-बिरादरी की भिक्त ही है जो दूसरी जाति-बिरादरियों से घृणा उत्पन्न करती है और राष्ट्रीय भावना के विकास के लिए प्रतिकृल वातावरण बनाती है। इस जाति-भिक्त के विरुद्ध ही हमें युद्ध करना है, इसे ही जड़ से उखाड़ना है। दूसरे, यदि सहस्रों उपजातियों को चार बड़े समूहों में इकड़ा कर देने में किसी प्रकार सफलता भी हो जाय तो जाति-भिक्त को कम करने का प्रक्त और भी किन्त हो जायगा। इस से ये समूह या वर्ण एक दूसरे को हानि पहुँचाकर अपने स्वार्थ को आगे बाढ़ायँगे। इसका एक मात्र परिणाम बड़ी भयंकर मुठभेड़ होगा। जो लोग बाह्मण सभा और कायस्थ पाठशाला बनाते हैं, जो भूमिहार और जाट लड़कों के लिए छात्रवृत्तियां रखते हैं वे जाति-बिरादरी की भिक्त बढ़ाकर गष्टोमित को रोकते हैं।

प्रत्येक मुशिक्षित हिन्दू और देश हितैषी नेता का यह कर्तव्य है कि वह किसी भी जाति-बिरादरी की सभा में भाग न ले, चाहे वह सभा उसके सदस्यों की थोड़ी-बहुत भलाई भी कर रही हो। कारण यह कि उसे स्मरण रखना चाहिए कि किसी आधारभूत बुराई से होने वाली भलाई इतना अधिक विषक्त होती है कि उसमें भलाई की नैतिक विशेषता का अभाव हो जाता है। इन बिरादरी की सभाओं में प्रायः देखा जाता है कि लोग अपनी जाति की चर्चा तो बडे गर्व से करते हैं और दूसरे की जाति को बडे बुरे शब्दों में याद करते हैं।

शंका--जाति-भेद को शीघ्र से शीघ्र मिटाने के लिए क्या क्या उपाय होने चाहिएँ ?

समाधान—जाति-भेद को भिटाने के लिए निम्नलिखित उपाय उपयोगी होंगे—

- 9. सरकार जाति-भेद को किसी भी रूप में स्वीकार न करे, अर्थात् जाति के कारण न तो किसी को कोई रिवाअत दी जाय और न किसी पर कोई रकावट छगाई जाय। सबके लिए उन्नति के एक—से अवसर हों। भूमि का खरीदना, सेना और पुलिस में भरती होना किसी जाति-विशेष के मनुष्यों का इजारा न हो।
- २. कचहरियों, स्कूलों, कालिजों, और सरकारी कागज़ों में से " जाति " का खाना निकाल दिया जाय।
- ३. जो मनुष्य जाति-भेद को मानता और उस पर आचरण करता है, उसे किसी सरकारी नौकरी में न रखा जाय।
- ४. किसी व्यक्ति की जाति का संकेत कर के उसका अपमान करना एक दण्डनीय अपराध टहराया जाय।
- ५ जात-पॅंग्त तोड़ कर विवाह करने वालों को पुरस्कार देकर प्रोस्साहित किया जाय ।
- ६. स्कूलों और कालिजों के लिए ऐसी पाट्य-पुस्तकें तैयार कराई जायँ जिन के पाठ से छात्र-छात्राओं में जाति-भेद के प्रति घृणा का भाव उत्पन्न हो।
- ७. जैसे वकील, डाक्टर और अध्यापक बननेके लिए एक विशेष परीक्षा पास करनी आवश्यक है, वैसे ही विवाहादि संस्कार कराने वाला पुरोहित बनने के लिए भी एक परीक्षा होनी चाहिए। जिसके पास उस परीक्षा को पास करने का प्रमाण-पत्र न हो वह पुरोहित न बन सके। उस का कराया हुआ विवाह आदि संस्कार जायज न माना जाय। और पुरोहित-परीक्षा प्रत्येक जांति के मतुष्यों के लिए खुली हो। सुना है कि बड़ोदा राज्य में ऐसी परीक्षा होती है।

- जाट-स्कूल, कायस्थ-पाठशाला, ब्राह्मण-सभा और राजपूत-होस्टल इत्यादि जाति-मूलक संस्थाओं को अवैध ठहरा कर बंद करा दिया जाय ।
- ९. भारत-सरकार आल इण्डिया रेडिओ और "आजकल " आदि अपने पत्र-पत्रिकाओं द्वारा जनता में जाति-भेद के विरुद्ध प्रचार करे और सरकारी काग्ज़ों में पण्डित, ठाकुर, लाला, चौधरी आदि जाति-सूचक शब्दों का प्रयोग निषिद्ध कर दिया जाय।
- १०. जात-पाँत तोड़क मण्डल प्रभृति जो संस्थाएँ जाति-भेद को मिटाने का प्रचार करती हैं, सरकार उन को पूरी पूरी सहायता दे।

शंका — मनुष्य अपने पूर्वजन्म के अच्छे और बुरे कर्मों के अनुसार ब्राह्मण या भंगी होता है। ऐसी दशा में जाति—भेद को मिटाना कैसे उचित हो सकता हैं?

समाधान - कर्मवाद और पुनर्जन्म का सिद्धान्त केवल इतना ही है कि जीव को उसके पाप-पण्य के अनुसार अगले जन्म में अच्छी या बुरी परिस्थिति मिलती है। जिसने अच्छे कर्म किए हैं उसका जन्म ऐसे स्थान और ऐसे परिवार में होगा जहाँ उसे उन्नति के सभी सुभीते होंगे। और जिसने पाप कर्म किए हैं उसे ऐसे लोगों में जन्म मिलेगा जहाँ चारों ओर मुर्खता और दिखता होगी। पर कर्मवाद यह नहीं कहता कि जिसका जन्म दरिद्र पिता के घर में हुआ है उसे धन कमाने से और जिसका जन्म अपढ पिता के यहाँ हुआ है उसे विहान बनने से रोक दिया जाय । भन्नी और ब्राह्मण का विभाजन हिन्दुओं की अपनी कल्पना है। संसार में और भी अनेक लोग बसते हैं। वहाँ इस प्रकार का कोई जाति-भेद नहीं। क्या परमेश्वर ने भारत को ही समूचे संसार के जीवों का काला पानी बना रखा है ? ईइवर ने जिस को जैसा उत्पन्न कर दिया उसे वैसा ही रहना चाहिए, अपनी दशा को सुधारना नहीं चाहिए, ऐसा माननेवालों से पुछना पडेगा कि आप नंगे उत्पन्न होते हैं. तो फिर गरमी—सरदी से बचने के लिए कपडे क्यों पहनते हैं ? आप अपढ उत्पन्न होते हैं, तो फिर शिक्षा क्यों प्राप्त करते हैं ? आप गुलाम उत्पन्न होते हैं, तो फिर स्वाधीनता लाभ करनेके लिए यत्न क्यों करते हैं ? आप रुग्ण होते हैं तो फिर नीरोग होनेके लिए चिकित्सा क्यों कराते हैं? बात यह है कि मनुष्य कर्म करने में स्वतंत्र है। पूर्व जन्म के कमों के अनुसार जब एक बार उसे अच्छा या बुरा जन्म मिल गया तो फिर्⇔ उसकी उन्नति को, जाति-भेद के बंधन लगाकर रोकने की कुचेष्टा करना, ईश्वर की आज्ञा का उल्लंघन और पाप है। ईश्वर रूपी राजा के कानून को अपने हाथ में लेने का अधिकार किसी को नहीं।

शंका—हिन्दुओं में भाइयों के बच्चे आपस में विवाह नहीं करते। वया इससे उनका आपस में प्रेम नहीं रहता? वैष्णधों में कई स्त्रियां इतनी कहर होती हैं कि वे परिवार के दूसरे लोगों के साथ नहीं खातीं और न सामान्य घडे से पानी ही पीती हैं। तो क्या उन में आपस में प्रेम नहीं होता? विभिन्न जातियों में रोटी-बेटी-व्यवहार की आज्ञा न देने से ही जाति-भेद को बुरा नहीं कहा जा सकता।

समाधान—आप की बात से यह सिद्ध नहीं होता कि आतृ भाव स्थापित करने के लिए आपस में खान-पान और ब्याह-शादी आवश्यक नहीं। इस से केवल इतना सिद्ध होता है कि जहाँ भाईपन को बनाए रखने के लिए दूसरे साधन-जैसे कि पारिवारिक संबंध का अनुभव—वर्तमान हों, वहाँ आपस में खान-पान और ब्याह-शादी आवश्यक नहीं। किन्तु इस बात से इंकार नहीं किया जा सकता कि जहाँ—जैसे कि जात-पात की दशा में—लोगों को ओड़ने वाली शक्तियाँ मौजूद नहीं वहाँ आपस में खान-पान और ब्याह-शादी बहुत आवश्यक होता है। परिवार और जाति के बीच कोई साहत्य नहीं। विभिन्न जातियों का आपस में खान-पान और ब्याह-शादी इसलिए आवश्यक है क्योंकि उनको जोड़ने वाला और कोई दूसरा तन्तु नहीं होता। परन्तु परिवार की दशा में ऐसी शक्तियाँ वर्तमान होती हैं जो परिवार के सब लोगों को मिलाए रखती हैं।

शंका—जाति—भेद संयम का दूसरा नाम है। जाति—भेद भोग-विलास का नियंत्रण करता है। जात—पात किसी व्यक्ति को मजे छटने के लिए जाति की सीमा से बाहर जाने को आज्ञा नहीं देती। विभिन्न जातियों के बीच रोटी-बेट — व्यवहार के निषेध का यही उद्देश्य है।

समाधान—इस में सदेह है कि जाति—भेद मनुष्य को दूसरी जाति की श्ली के साथ काम—वासना की तृश्ति से रोकता है। हां, इस में सदेह नहीं कि जाति भेद दूसरी जाति के मनुष्य के घर में बने भोजन के लिए ललवाने का मनुष्य के किए निषेध करता है। यदि प्रतिबंधों के अनुभव का ध्यान रखे बिना प्रतिबंधों पर आचरण करने का नाम ही सदाचार है तो जाति—भेद को एक आचार पदाित माना जा सकता है। पर आप यह नहीं देखते कि जाति—भेद में जो दूसरे ढंग से खान-पान और काम—वासना की तृप्ति की खुळी छुटी मिळी हुई है उसकी तुळना में यह सर प्रतिबंध कुछ चीज़ नहीं। जाति—भेद अपनी जाति की सैकड़ों खियाँ। ज्याहने और सैकड़ों रिज्याँ रखने पर कोई रोक नहीं छगाता। न ही यह अपनी जाति वाळों के यहाँ बहुत खाने से रोकता है।

शंका — जात — पाँत को भिटा कर यूरोपीय समाज — पद्धित को अपनाने का यह अर्थ है कि हिन्दू अवस्य ही पैतृक व्यवसाय के नियम को छोड़ दें। यह नियम ही जात — पाँत की आत्मा है। वंश परम्परा का नियम एक सनातन नियम है। उसे बदलना दूसरे शब्दों में गड़बड़ उरपन्न करना है। यदि में एक ब्राह्मण को आयु पर्यन्त ब्राह्मण नहीं कह सकता तो उस ब्राह्मण का मुझे कोई लाम नहीं। यदि प्रति दिन ब्राह्मण बदल कर शहू और शहू बदल कर ब्राह्मण बनते रहेंगे तो बड़ी अव्यवस्था फैलेगी।

समाधान हो सकता है कि पैतृक व्यवसाय अच्छा हो और हो यह भी हो सकता है कि वह अच्छा न हो। हो सकता है कि कुछ लोगों के यह अनुकूल हो और कुछ के प्रतिकूल। पर इसे महत्त्व देकर एक राज-नियम क्यों बनाया जाब ? इसे अनिवार्य क्यों ठहराया जाय ? यूरोप में यह न तो राज-नियम है और न अनिवार्य ही। वहाँ लोगों को उन की इच्छा पर छोड़ दिया जाता है। उन में बहुत से अपना पैतृक व्यवसाय करते हैं और कुछ नहीं भी करते। कौन कह सकता है कि पैतृक व्यवसाय करने के परिणाम अपनी पसंद का व्यवसाय करने से अच्छे होते हें ? यदि भारत के लोगों की आर्थिक दशा की तुलना यूरोप के लोगों की आर्थिक दशा से की जाय तो बहुत थोड़े बुद्धिवादी लोग ऐसे निकलेंगे जो पैतृक व्यवसाय करने पर बाध्य करने वाले जाति—भेद का समर्थन करेंगे। व्यवसाय के साथ नाम बदलते रहने की कठिनाई एक बनावटी चीज़ है। यह कठिनाई इसलिए है क्योंकि यह मान लिया गया है कि प्रत्येक व्यवसाय के अनुसार लेबिल लगाने की आवश्यकता है। जात—पात के लेबिल नितान्त अनावस्थक हैं। इन्हें बिना किसी कुछ के मिटाबा जा सकता है। इसके अतिरिक्त, आज भरत में क्या हो रहा है ? मनुष्य का

हमारा समाज २४६

क्यवसाय और उसकी जाति का लेबिल दोनों आपस में अनुरूपता नहीं रखते। ब्राह्मण जूते बेचता है। पर उसके चमार न कहलाने पर किसी को भी आपत्ति नहीं होती। सारा तर्क भ्रान्ति-मूलक है। समाज के लिए काम की बात यह नहीं कि किसी व्यक्ति पर जाति का कौन लेबिल है, वरन् यह बात है कि वह व्यक्ति क्या सेवा करता है।

शंका—बदि जाति—भेद अङ्गतों और स्पृश्य ग्रद्धों के लिए इतना दुःखदायक है तो वे मुस्लिम राजत्वकाल में सब के सब मुसलमान क्यों नहीं हो गये ?

समाधान—इस के दो कारण थे। एक तो यह कि जात-पाँत की भावना स्वयं स्पृश्य और अस्पृश्य श्राहों में भी गहरी घुस गई थी। दूसरे मुस्लिम राज्य में हिन्दुओं का सामाजिक जीवन स्वाधीन था। यद्यपि ब्राह्मण इन सब जातियों को अस्पृश्य और नीच समझता था पर अछूत जातियाँ अपने को एक दूसरे से ऊँचा—नीचा समझती थीं। मानो विज्ञान की दृष्टि से यह बात कि आप किसी से ऊपर हैं आपके लिए इस बात की अपेक्ष अधिक महत्त्वपूर्ण है कि आपके ऊपर भी कुछ लोग हैं। अछूतों में जाति—भेद के प्रचार ने ब्राह्मणों को बड़ा बल दिया है। इसने अछूतों को सब के सब मुसलमान हो जाने से रोके रक्खा है। मुस्लिम राज्य में हिन्दू सामाजिक रूपसे स्वतंत्र थे। मुस्लिम शासक केवल शान्ति एवं व्यवस्था रखने और कर—संग्रह में दि उचस्पी रखते थे। जाति—पंचायतें और ब्राह्मण पण्डित ही पूर्ववत् समाज के लिए नियम बनाते थे। इस कारण हिन्दुओं के साम्प्रदायिक जीवन में बहुत कम गड़बड़ होती थी। फिर भी मुसलमान हो जाने वाले ग्रहों और अछूतों की संख्या कुछ थोड़ा नहीं है।

शंका — आप कैसे कहते हैं कि पाकिस्तान वनाने का मूलकारण हिन्दुओं का जाति—मेद हैं ? पाकिस्तान बनाने का भाव उत्पन्न हुए तो अभी दस वर्ष भी नहीं हुए। जाति—मेद सहास्त्रों वर्ष का पुराना है। यह तो मुसलमानों के शासन—काल में भी खूब फैल रहा था तब पाकिस्तान की माँग क्यों नहीं थी ? जाति—भेद मुसलमानों में भी है। हिन्दु भों से अलग होने के लिए वे इस का बहाना कैसे बना सकते हैं ?

समाधान—जाति-भेद को छिन्न भिन्न करने बाली शक्तियाँ प्रस्येक युग में अपना कुप्रभाव डालती रही हैं। मुम्लिम काल के पूर्व जाति-भेद ने हिन्दुओं की विभिन्न जातियों और उपजातियों को खान-पान और ज्याह शादी की दृष्टि से एक दूसरे से उतना ही अलग कर रखा था जितना कि चिड़िया—घर के पशु-पक्षी एक दूसरे से अलग होते हैं। चमार—बाड़ा, भंगी बाड़ा, ब्राह्मण टोला, बनिया बाग आदि अलग अलग मुहले तक बन गये थे। जब तक बाहर के किसी प्रबल राष्ट्र ने भारत पर आक्रमण नहीं किया, हिन्दुओं को अपने समाज के बोदेपन का अनुभव नहीं हो सका।

मुसलमानी शासन काल में मुसलमानों को हिन्दुओं से अस्त्रग वासभूमि बनाने की आवश्यकता का अनुभव नहीं होता था। कारण यह कि उस समय उनका राज्य था। कोई हिन्दू उनका सामाजिक तिरस्कार नहीं कर सकता था। वे हिन्दुओं की बेटियाँ तक ले लेते थे।

बाहर से भारत में आने वाले मुसलमानों की संख्या तो बहुत थोड़ी थी। **अधिकतर लोग** हिन्दुओं से ही मुसलमान बनाए गये थे। इन बलात पतित किए गये हिन्दुओं ने बहुतेरा चाहा कि उन्हें दुवारा हिन्दू-समाज में ले लया जाय। पर जाति-भेद के मूल में काम करने वाली अतिरिक्त पावित्र्य-भावना के कारण न तो हिन्दू उन बिछुड़ गये भाइओं को रोटी-बेटी-व्यवहार द्वारा अपने में पचाने को सम्मत हुए और न उन्होंने उन बेचारों को नीच और अपवित्र मान कर उन का तिरस्कार करना ही छोडा। उन नव-मुस्लिमों की संख्या जब तक थोड़ी थी वे इस अपमान को सहन करते रहे। पर जब उन की संख्या पर्वाप्त रूप से बढ़ गई, और राजनीतिक जाप्रति के साथ साथ उन में आत्म-संमान का भाव भी अनिवार्य रूप से जायत हुआ, तो उन्होंने उस अपमान के विरुद्ध प्रतिवाद करना आरम्भ किया। जाति मेद के कारण हिन्दू घटते और मुसल-मान बढ़ते रहे। मुसलमानों की संख्या-वृद्धि के साथ साथ उनमें हिन्दुओं के प्रति विद्रेष-भाव भी स्वभावतः बढ्ता गर्या । पहले तो वे केवल पृथक् प्रतिनिधित्व ही माँगते थे, धीरे धीरे बढकर उनका विद्वेष अलग वासभूमि या पाकिस्तान की माँग में परिणत हो गया। आजाद काश्मीर आन्दोलन के मुखिया सरदार मुहम्मद इब्राहीम खाँ चिव जाति के राजपूत हैं। ये लोग कभी हिन्दू थे। कुछ ही वर्ष हुए कोई एक लाख चिब राजपूतों ने काश्मीर-नरेश से प्रार्थना की थी कि उन्हें दुबारा हिन्दू बना लिया जाय। सुना है कि महाराज तो मान गये थे, पर हिन्दू राजपूत इन चिनों के साथ बेटी-व्यवहार करने को सम्मत न हुए। हिन्द राजपूतों के इस इंकार से चिबों के मन पर कितनी गहरी चोट लगी होगी, इसका अनुमान करना कोई कठिन नहीं। यदि जाति-भेद न होता, तो भारत में न तो मुसलमानों की संख्या इतनी बढ़ती और न धर्मान्तर के साथ समाजान्तर की ही आवश्यकता होती।

यह ठीक है कि हिन्दुओं से जो लोग मुसलमान बने हैं वे जाति—भेद से पूरी तरह शुक्त नहीं हो सके, पर यह एक सचाई है कि हिन्दू जहाँ जाति—भेद को अपने धर्म का अंग समझता है वहाँ मुसलमान उसे एक बुराई कहता है। मुसलमान यदि अपनी बिरादरी से बाहर विवाह करता है तो हिन्दुओं की माँति उसे जाति से बाहर नहीं निकाल दिया जाता।

यह बात ठीक है कि यूनान, और मिस्र और जापान आदि कुछ प्राचीन देशों में किसी न किसी प्रकार का जाति-भेद वर्तमान था। पर यह भी सचाई है कि वे देश तब तक संगठित एवं शक्तिशाली राष्ट्र नहीं बन सके जब तक उन्होंने जाति-भेद का समूल नाश नहीं कर दिया।

्देश के विभाजन के लिए श्री. जिन्ना और मुसलमानों को गाली देने से कुछ लाभ नहीं। लाभ हो सकता है तो जाति-भेद के रोग को मिटाने से ही हो सकता है।

### परिशिष्ट

### श्री जिन्ना के जीवन से शिक्षा

### लेखकः—श्री किशोरी लाल मशरूवाला

श्रीयुत मुहम्मदअली के जीवन और कार्यों पर हिन्दुओं को, विशेषकर नाम-धारी ऊंचे वर्ण के हिन्दुओं को, विचार करना और उनसे शिक्षा लेनी चाहिए। उनका जन्म काठियावाड़ की खोजा जाति में हुआ था। खोजा जाति का एक बहुत बड़ा भाग एक विशेष धर्म-सम्प्रदाय का पालन करता है। उस सम्प्रदाय में हिन्दू-धर्म और इस्लाम के सिद्धान्तों का एक विशेष प्रकार का मिश्रण हैं। शायद उसके मूल संस्थापक का उद्देश्य इन दो धर्मों को अपनी समझ के अनुसार, मिलाने का भी रहा हो। उनके धार्मिक रीति-रिवाज, सामाजिक रूढ़ियाँ, दाय के नियम आदि भी बहुत अंश में हिन्दुओं जैसे ही होते हैं। उन में से बहुतों के नाम भी हिन्दुओं जैसे ही होते हैं—जैसे झीना, वालजी, भग-वानजी, धर्मसी, पुरुषोत्तम, लालजी, मोतीलाल, हरजी इस्थादि। उनका गृह-जीवन और जीवन-संबंधी दृष्टिकोण आदि भी सवर्ण हिन्दुओं जैसा ही होता है। यह कहा जा सकता है कि सवर्ण हिन्दुओं के गुरुओं के स्थान में किसी दूसरे गुरु के संप्रदाय को मानने से यह एक अलग पड़ जानेवाली हिन्दू जाति है। सब जानते हैं कि हिन्दू-समाज में इस प्रकार कई जातियाँ उत्पन्न हुई, हैं।

समय बीतने पर इस अलग पड़ जानेवाली जाति को अपनी दशा असुविधापूर्ण अवस्य प्रतीत हुई होगी। ऐसे उदाइरण भी मिलते हैं कि अठारहवीं और
उन्नीसवीं शताब्दी में खोजा जाति के कितने ही कुटुम्ब फिर से हिन्दू-धर्म पालने
लगे थे। परन्तु हिन्दुओं की जाति-पाँति-प्रथा में एक बार जिसे पृथक् किया
उसे अपने में वापस मिलाने का रिवाज ही न होने से इन खोजों के पुन:
वैष्णव बन जाने के पश्चात् भी, सामाजिक दृष्टि से, उन्हें कोई लाभ न हुआ।
किसी हिन्दू जाति वा उपजाति ने ऐसे लोगों को अपने में नहीं मिलाया।
इसलिए वे धीरे-धीरे हिन्दुओं से अधिकाधिक दूर ही होते गये। इस के फल-

स्वरूप उनमें पूर्ण रूप से इस्लाम की ओर झुक जाने की और जितना हिन्दूपन होष रहा था उस सब को ानकाल फंक्सने की वृत्ति उत्पन्न हुई। ऐसा करना उन के लिए बहुत सरल तो नहीं था, क्योंकि हिन्दू जाति प्रथा और सम्मिलित कुटुम्ब प्रथा के उनके संस्कार बहुत गहरे थे, और आज भी हैं। परन्तु हिन्दुओं ने अपने स्वभावानुसार जनकी उपेक्षा ही की। इसलिए उनमें धीरे-धीरे इस्लाम की ओर अधिक झुकने की प्रवृत्ति अधिक बलवती होती गई।

श्री मुहम्मद अली जिन्ना के जीवन का लगभग पौन सो वर्ष का समय इस अवृत्ति का जीता जागता चित्र माना जा सकता है। उनका नाम मुसलमानी ढंग से रखा जान। यह बताता है कि खोजा समाज की इस्लाम की ओर अविक सुकने की प्रवृत्ति उन के जन्म से पहल ही आरम्भ हो चुकी होगी। किन्तु उन्हों— ने अपने जीवन का आधे से आधक भाग शुद्ध हृदय से राष्ट्रीय भावना और साम्प्रदाधिक एकता का समर्थन करते हुए देश—संवा में बिताया। इससे यह प्रकट होता है कि हिन्दू-मुसलमानों को एक करन की भावना का जो सस्कार पीढियों से खोजों में चला आ रहा था वह उन्हें भी दायभाग अं मिला था।

परन्तु एकता एवं गष्टी ता क क्षत्र में जावन के लगभग पैतालीस वर्ष बिताने के पश्चात् । जन्ना महाशय के ज वन ने पलटा खाया। वे राष्ट्रवादी न रहकर संप्रदायवादी बने । इतना ही नहीं व पाकिस्तान के, अर्थात् जिस जिस बात में हिन्दपन की गंध आए उसका विरोध और ध्याग करने पर बल देने वाले आन्दोलन के, नेता बने। उनके जीवन में ऐसा परिवर्तन होने का कारण क्या है ? मुझे नहीं लगता कि इस प्रक्न परं हमने कभी गहराई से विचार किया है। श्री कि न्ना के कहर से कहर विरोधी ने भी उन पर कभी पैसे के लालच या स्वार्थ के लिए विक जाने वाला मनुष्य होने का आरोप नहीं लगाया। तत्र यह कैसे हुआ ! मैं इस परिणाम पर पहुँचा हूँ कि राष्ट्रीयता और साम्प्रदाधिक एकता की बातों में उन्हें कुछ खोखलपन माल्सम हुआ, कुछ भ्रम मिटन जैसा लगा, और इस से व निराशवादः बन गये। अपने पिछले राष्ट्रीय विचारों का याद दिल ने पर अनेक बार उन्होंन जो उत्तर दिये हैं उनसे इस बात का पता लगता है कि हिन्दू काँग्रसवादा की राष्ट्रायता पर से उनकी श्रद्धा उठ गई था। एक बार उन्होंने कहा था-" किसी काँग्रेसवादी हिन्दू को थोड़। कुरदो और उसका सवर्ण हन्दूपन प्रकट हो जायगा। " जब किसी ने उन स पूछा-" इतने वर्ष तो आप कें।प्रस में ही थे न ? " तो उन्होंने उत्तर

दिया—" एक समय मैं प्रायमर' स्कूल में भी था। '' इन प्रकार का परिवर्तन उनके विचारों में हो गया था।

मैंने बहुवा इस बात का पता लगाने का यान किया है कि कौनसी निराशा या श्रम के निराकरण ने जिल्ला महाशय के जावन में इतना बड़ा कान्तिकारी परिवर्तन कर दिया था। हिन्दू-जाति-प्रथा और हिन्दू-सगठन के आन्दोलन की पृष्ठभूमि पर पाकिस्तान रखने से कैसा चित्र दिखेगा; इस पर हमें विचार करना होगा। ऐसा करने से विदित्त हो जायगा कि हिन्दू जाति और जिल्ला महाशय की जन्म-जाति-खोजा-दोनों में जाति-प्रथा और सम्मिलित कुरुम्ब-प्रथा के समान रूप से रहनेवाले संस्कारों का सीवा परिणाम पाकिस्तानवाद हो सकता है।

इस प्रकार देखें तो सचमुच यह कहा जा सकता है कि जिस तरह हिन्दू मानस में जात-पाँत का प्रथा धर्म के साथ जुड़ी हुई है उसी प्रकार पाकिस्तान हिन्दू जाति-प्रथा की बड़ा स बड़ी सफलता है। भारत के मुसलमान अपने इस महान नेता के प्रभाव में जात-प्रथा का विरोध करनेवाल न रहकर बड़े सप्रदायवादी बन गये। हिन्दू सिम्मिलित कुटुम्ब-प्रथा का यह नियम है कि उस में कुटुम्ब का कोई भी मड़ुध्य भोजन, पूजन और सम्पत्ति का भाग माँग सकता है। इस नियम को भुसलमान समाज ने मान लिया। उसने हिन्दू जाति-प्रथा की इस विशेषता को भी पूरी तरह अपना लिया कि जिन्हें अपने से ऊँचे या बराबरी के न समझा जाय उन से बिलकुल अलग रहा जाय और जिन्हें अपने से नीचे माना जाय उन के साथ घमण्ड और घृणा का बतीब

हिन्दू प्राम और नगर-रचना में अलग-अलग जातियाँ अपने अलग-अलग मुहल्लों, रास्तों और पोलों में रहती हैं। कभी-कभी तो गाँव के गाँव जातिवार होते हैं। दूसरों से पृथक् रहना, संपत्ति आदि का बँटवारा करना, दूसरी जातियों के साथ रोटा-बेटी-व्यवहार न रखना, ये हिन्दू समाज-जीवन के विशेष लक्षण हैं। जिन्ना ऐसे निराशावादी परिणाम पर पहुँचे कि कँग्रेस धर्म-जाति आदि के भेदभाव से अलग रहनेवाली प्रजातंत्रवादी राष्ट्रीयता के कितने ही प्रस्ताव क्यों न पास करे, परन्तु हिन्दू सदा जातिवादी ही रहेंगे, और जाति-पाति के पीछे कँच-नीच की भावना और उसके कारण एक-दूसरे से पृथक रहने की प्रवृत्ति उत्पन्न होने से व्यवहार में भारत का राज्य लोकराज

नहीं वरन् जातिराजके सिद्धान्तों पर ही चलेगा। राष्ट्रायता और लोकराज के सिद्धान्तों पर भारत में कभा आचरण नहीं होगा। इस बारे में जिन्ना महाश्चय ने अपना अविश्वास बारबार कह बताया है। उनकी यह पक्की सम्मति बन गई थी कि पश्चिम का लोकतंत्र भारत के लिए निष्पल है।

इसके अतिरिक्त उन्होंने हिन्दू-संगठन के आन्दोलन को, उसके खोखलेपन को ओर उसके अन्तिम उद्देश्य को समझ लिया था। उसका खोखलापन इस बात में था कि उसने जाति-प्रथा और अछूतपन के विरुद्ध कभी प्रबल मोरचा खड़ा नहीं किया। इसलिए वह सारे हिन्दुओं को भी भीतर से इकड़ा नहीं कर सकता था, और उसका अन्तिम उद्देश्य इस्लाम विरोधी हिन्दू-राज्य स्थापित करना था।

श्री जिन्ना की कुशाप्र बुद्धि ने यह समझ लिया कि हिन्दुओं की इस दुर्बलतासे, उन के कुछ ऊंचे उड़नेवाले नेताओं के अमों और दूसरे चतुर नेताओं की कुटिलता एवं दम्भ से लाम उठा लेना चाहिए। उन्हें मुसलमान संस्कारों के स्थान में हिन्दू-संस्कार ही अधिक मिले थे। इसलिए उन्होंने भारत के मुसलमानों को संगठित करने में हिन्दू-मनोवृत्ति से ही काम लिया। इस्लाम के चाहे जो सिद्धान्त हों, फिर भी उन्होंने मुस्लिम मानस को हिन्दू बना डाला। यह करना कठिन नहीं था, क्योंकि भारत के मुसलमानों का एक बहुत बड़ा भाग धर्म के सिवा दूसरी सब बातों में उस जगह के हिन्दुओं जैसा ही है। जाति-गत प्रतिनिधिन्व, भारत वा पूरा बँटवारा और हिन्दू तथा मुसलमान बस्तियों का पूरा अलगाव आदि की माँगों में हिन्दू-मनोवृत्ति की ही परछाई दिखाई देती है। यह हिन्दू-मनोवृत्ति है—इस बातका प्रमाण यह है कि ब्रिटिश प्रधान-मंडल की तीन प्रान्तीय समूह बनाने की योजना को स्वीकार करते ही पंजाब और बंगाल के काँग्रेसी और अकाँग्रेसी हिन्दू और सिख नेता-ओंन इन दो प्रान्तों का बँटवारा कराने का प्रबल आन्दोलन खड़ा कर दिया।

जिस प्रकार हिन्दुओं की सारी रूढ़ियाँ धर्म और संस्कृति के साथ जुड़ी होती हैं, उसी तरह श्री जिन्ना ने भी मुसलमानों का हृदय पलटने के लिए पाकिस्तान की माँग को धर्म के साथ जोड़ दिया। मुसलमानों में हिन्दुओं जैसे जात-पाँत के भेद नहीं हैं। इसलिए कोई आश्चर्य नहीं कि मुसलमानों को संगठित करने में हिन्दुओं की अपेक्षा उन्हें अधिक सफलता मिली।

हिन्दू नेताओं और श्री जिला के बीच एक और बात में भी समानता थी। दोनों चतुर वकील थे। दोनों ने कुटिल्ता और वकता तक पहुँचनेवाली चतुराई सीख ली थी। कागज़ पर दोनों पक्षों को स्वीकार हो सकनेवाली भाषा में निर्णय लिखना, मन में उसके अर्थ के बारे में मतभेद या चोरी रखना, और जब कार्यहर्प में परिणत करने समय यह पता चले कि अपने को अच्छा ने लगनेवाला पग उठाना पड़ेगा तो एक दूसरे के साथ निर्णय के अर्थ पर सगड़ने लगना; बाद में एक दूसरे पर आरोप लगाकर और उनका उत्तर देकर वातावरण ऐसा बना डालना कि दोनों का स्वीकार किया हुआ निर्णय ही छोड़ना पड़े और नथे सिरे से बात चीत आरम्भ करनी पड़े; यह इस वकील-बुद्धि की बुरी निशानी है। श्री जिला भी इस भाषा में कुशल थे। उन्होंने हिन्दुओं पर "जिसका जूता उसका सिर " की बात आजमाई। श्री जिला सदा हिन्दुओं का ही दोष प्रमाणित करने में चाहे सफल न हुए हों, फिर भी तटस्थ मनुष्य के मन में हिन्दुओं की सरलता और न्याय बुद्धि के विषय में संदेह उत्पन्न करने में उन्हें अनेक बार सफलता मिली।

इस प्रकार सोचते हुए मुझे अनेक बार लगा है कि श्री जिन्ना और पाकिस्तान हिन्दू—समाज के ही पके हुए फल हैं। हम पाकिस्तान को अपने मित्र या बंधु की माँति फिर से भारत में मिलाने की इच्छा करें या न करें, किन्तु जिन मनोवृत्तियों, संस्कारों, रूढ़ियों आदि ने पाकिस्तान को जन्म दिया उन दोषों को अपने जीवन से निकाल देने में ही कल्याण है। हमें यह नहीं मान लेना चाहिए कि पाकिस्तान बनने से जितना बिगाड़ हो सकता था वह हो चुका। समय बीतने पर श्री जिन्ना की चेतावनी के अनुस्प यह दोष हमें प्रत्येक घर, गली, मुहले, गाँव और तअल्लुके के बँटवारे तक खींच ले जाय तो असंभव नहीं। और यह बँटवारा केवल हिन्दू मुसलमानों का ही नहीं होगा, यह छूत का रोग भारत के सारे अलग—अलग सामाजिक या स्थानीय समूहों को लगेगा। यदि एक राष्ट्र के रूप में अपना विकास करना है तो हमें अपने संकीर्ण सामाजिक हिष्ट का नाश करना ही होगा।

## निम्न पुस्तकें प्रकाशित हो चुकी हैं विस्तृत परिचय पिछले सूची पत्रों में छपा है।

| 3                                                                              | शाह आछमकी आँखें ( ऐतिहासिक उपन्यास )                                           |            |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|------------|--|--|--|--|
|                                                                                | श्री. पं. इन्द्र विद्यावाचस्पति,                                               | ષ્ટ        |  |  |  |  |
| ₹                                                                              | भारत की भाषा श्री. स्वामी नाथ शर्मा, बी. ए. टी., डी. विशारद,                   |            |  |  |  |  |
| Ę                                                                              | वो फूळ (कहानी संग्रह) श्रीमती सःयवती मलिक,                                     | ٦ <u>ا</u> |  |  |  |  |
|                                                                                | मुरमुट (कहानी संग्रह ) श्री. 'नलिन ' बी. ए.,                                   | શ્         |  |  |  |  |
|                                                                                | प्राम-स्वराज्य श्री. रामनाशयण यादवेन्दु बी. ए.,                                | 3111       |  |  |  |  |
|                                                                                | हमारा समाज श्री. सन्तराम, बी. ए.,                                              | Ę          |  |  |  |  |
|                                                                                | निम्न पुस्तकों प्रेसों में हैं:—                                               |            |  |  |  |  |
| विस्तृत परिचय पिछले सूची पत्रों में छप चुका है।<br>१ दक्षित समाज की स्वाधीनता। |                                                                                |            |  |  |  |  |
|                                                                                | भी. राम नारायण 'यादवेन्दू' बी. ए. एल-एल. बी.<br>समाजवाद : सिद्धान्त भीर प्रयोग |            |  |  |  |  |
|                                                                                | श्री. राम नारायण जी 'वादवेन्दू' बी. ए. एल-एल.                                  | बी.        |  |  |  |  |
| 3                                                                              | हुम्ध-विज्ञान श्री. गंगा प्रसाद गौड़ 'नाहर' तत्वचिकित्सक ।                     |            |  |  |  |  |
| ૪                                                                              | शवनम ( कहानी संग्रह ) श्री. मास्टर जहूर बक्षजी 'हिन्दी कोत्रिद                 | ,          |  |  |  |  |
| ب                                                                              | गुडामी पाप है ( कहानी संग्रह )                                                 |            |  |  |  |  |
| Ę                                                                              | मान्ना-बोध ( बच्चों के लिये कहानियां )                                         |            |  |  |  |  |
| 9                                                                              | कहानी-बोध (बच्चों के लिये कहानियां)                                            |            |  |  |  |  |
| 6-'                                                                            | ११ बाड-स्वास्थ बोध ( ४ भाग ) कुमारी मुबारक जहां।                               |            |  |  |  |  |
| e 2                                                                            | 999 ( सराजी संगर ) श्रीमजी हमदिव वेजीजी (सरार)                                 |            |  |  |  |  |

### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library ससूरी

#### MUSSOORIE

यह पृस्तक निम्नाँकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| दिनांक<br>Date | उधारकर्त्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्तां<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|-----------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|
| 46/9.          | 12/5                                          |                | **************************************       |
|                |                                               |                |                                              |
|                |                                               |                |                                              |
| -              |                                               |                |                                              |
|                |                                               |                |                                              |

121660 LBSNAA 301.954

JD 3602

### अन्तराम LIBRARY

### LAL BAHADUR SHASTRI

# National Academy of Administration MUSSOORIE

Accession No. 121660

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving